


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

i 
 

 

Alfi Qonita Badi’ati, M.S.I 

Saiful Aziz 

 

 

 

 

STUDI ISLAM NUSANTARA: 

DALAM KHASANAH PENDEKATAN 

KEMODERATAN  

 

 

 

 

 

 

 

Editor 

Fauzul Andim, M.S.I 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

ii 
 

 

 

 

STUDI ISLAM NUSANTARA :  

Dalam Pendekatan Khasanah Kemoderatan 
 
Copyright Penulis 
 
 
ISBN : 978-602-8273-93-0 
            978-602-8273-92-3 
 
 
 
Penulis  : Alfi Qonita Badi’ati, M.S.I dan A. Saiful Aziz 
Editor   : Fauzul Andim, M.S.I 
Penyunting : M. Novaillul Abid,S.Kom.I., M.S.I 
Desain Cover : Abdus Salam 
 
 
 
Cetakan Pertama, Desember 2021 
 
 
 
 
Penerbit: 
Wahid Hasyim Press 
Jl. Menoreh Tengah X/22, Sampangan – Semarang 50232 
Telp. 024 8505680 
Email: wahidhasyimpress@unwahas.ac.id 
 
 
Hak Pengarang dan penerbit dilindungi undang-undang No. 19 Tahun 2002. 
Dilarang memproduksi sebagian atau seluruhnya dalam bentuk apapun 
tanpa izin tertulis dari penerbit. 

 

mailto:wahidhasyimpress@unwahas.ac.id


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

iii 
 

 

 

Persembahan 
 

Segala puji bagi Allah SWT atas segala limpahan rahmat 

dan karunia-Nya kepada kita semua berupa akal dan fikiran 

sehingga manusia mampu merenungi kebesaran dan kuasa-Nya. 

Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada baginda besar 

sayyidinā Muhammad SAW. Semoga kita termasuk umatnya 

yang mendapatkan limpahan syafā’at-nya di akhirat kelak. 

Dengan penuh kerendahan hati, penulis bersyukur dapat 

menyelesaikan karya ilmiah sederhana berupa buku dengan judul 

“Studi Islam Nusantara: Dalam Khasanah Pendekatan 

Kemoderatan”dengan lancar dan baik. Penulis menyadari 

bahwa terselesaikanya tulisan ini bukanlah dengan hasil jerih 

payah penulis secara pribadi, melainkan semua itu bisa terwujud 

berkat akumulasi dari bimbingan, pertolongan dan do’a dari 

berbagai pihak yang telah membantu penulis dalam 

menyelesaikan buku ini. Oleh sebab itu sudah sepatutnya penulis 

menyampaikan terimakasih kepada: 

1. Kepada keluarga tercinta, suami Achmad Afidl Ni’ama yang 

selau sabar dalam merapalkan doa-doa tulus untuk penulis, 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

iv 
 

serta dua jagoan solih Ahmad Arzaquna Abyaz dan Ahmad 

Faqih Arsyad.  

2. Kepada kedua orang tua Bapak Bahrurozi dan ibu Lilik 

Jamilatun, Bapak Noor Halim Ma’ruf dan Ibu Sa’adah Halim 

(Alm) yang selalu support dalam ridlo dan doa. 

Semoga Allah senantiasa melimpahkan rahmat kasih 

sayangnya kepada semua yang telah berjasa, terutama kepada 

pihak yang penulis sebutkan di atas. Penulis menyadari dengan 

segala kerendahan hati bahwa penulisan buku ini masih jauh dari 

sempurna. Harapan penulis semoga buku ini bisa 

bermanfaat.Amiin ya rab al-‘ālamȋn. 

 

 

Salatiga, 5 Desember 2021 

 

 

Penulis 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

v 
 

 

 

Daftar Isi  

 

Persembahan ........................................................................ iiii 

Daftar Isi .................................................................................. v 

Kata Pengantar ....................................................................... ix 

Pendahuluan ........................................................................... xi 

BAB I Potret Sejarah Islam Nusantara ................................. 1 

A. Ruang Lingkup Studi Islam Indonesia ........................... 1 

B. Sejarah Masuknya Islam di Indonesia ........................... 3 

C. Islam Kontemporer dan Milenial ................................... 7 

 

BAB II Kerajaan-Kerajaan Islam di Tanah Jawa .............. 11 

A. Kerajaan Demak .......................................................... 11 

B. Kerajaan Cirebon ......................................................... 13 

C. Kerajaan Banten .......................................................... 15 

 

BAB III Islam dan Budaya Jawa ......................................... 19 

A. Tradisi dan Budaya Islam di Tanah Jawa .................... 19 

B. Mengenal Islam Kejawen ............................................ 29 

C. Golongan Islam Kejawen ............................................ 32 

D. Eksistensi Aliran Islam Kejawen di Indonesia ............. 35 

BAB IV Jejak Walisongo ...................................................... 41 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

vi 
 

A. Sejarah Walisongo ....................................................... 41 

B. Pengaruh Walisongo dalam Penyebaran Islam  di 

Indonesia .................................................................... 46 

C. Keteladanan Islam Nusantara ...................................... 49 

 

BAB V Sinkretisme dan Akulturasi Budaya ....................... 57 

A. Damainya Islam Nusantara .......................................... 57 

B. Relasi Islam dan Budaya ............................................. 59 

C. Akulturasi Islam dengan Budaya Lokal. ...................... 61 

D. Lahirnya Sinkretisme Agama ...................................... 66 

 

BAB VI Islam dan Pluralisme Agama ................................. 69 

A. Sejarah Dan Perkembangan ......................................... 70 

B. Sebab-Sebab Munculnya Pluralisme Agama ............... 71 

C. Implikasi dan Konsekuensi .......................................... 72 

D. Realitas Muslim Indonesia .......................................... 74 

 

BAB VII  Keberagamaan Islam Nusantara ......................... 77 

A. Keberagamaan Islam di Indonesia .................................. 77 

B. Aliran Pemikiran Tradisional dan Modern ...................... 81 

 

BAB VIII  Pesantren: Wujudkan Pendidikan Moderat ..... 91 

A. Sejarah Pesantren......................................................... 91 

B. Tradisi  Pesantren ........................................................ 94 

C. Macam-macam Tradisi Pesantren ................................ 98 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

vii 
 

D. Pesantren dan Budaya ................................................ 101 

E. Sanad Keilmuan Dalam Dunia Pesantren. ................. 106 

F. Peran Pesantren  dalam Membangun Bangsa ............ 111 

 

BAB IX Tantangan Islam Nusantara................................. 113 

A. Fundamentalisme ....................................................... 113 

B. Liberalisme ................................................................ 115 

C. Sistem Khalifah ......................................................... 116 

D. Doktrin-doktrin Ajaran Radikal ................................. 119 

 

BAB X  Pilar Ormas Islam Nusantara: NU-Muhammadiyah

 .............................................................................................. 125 

A. Nahdlatul Ulama’ ...................................................... 125 

B. Muhammadiyah ......................................................... 131 

 

BAB XI  Moderasi Sebagai Solusi ...................................... 141 

A. Menemukan Jejak Moderasi Islam ............................ 141 

B. Moderasi Islam Dalam Berbagai Perspektif .............. 144 

 

BAB XII  Rekonstruksi Pendekatan Studi Islam .............. 171 

A. Rekonstruksi Pemikiran dengan Pendekatan ............. 171 

B. Pendekatan Fenomenologi ......................................... 173 

C. Pendekatan Hermeneutika ......................................... 177 

D. Pendekatan Filosofis .................................................. 180 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

viii 
 

E. Pendekatan Sosial Keagamaan .................................. 182 

 

BAB XIII Kesetaraan Gender dan Perempuan Nusantara

 .............................................................................................. 194 

A. Perempuan dan Kesetaraan ........................................... 194 

B.   Hakikat Gender ........................................................... 197 

C.   Prinsip-prinsip Kesetaraan Gender.............................. 199 

D. Tokoh-Tokoh Perempuan Islam di Indonesia ............... 201 

E.  Peran Perempuan dalam Masyarakat Islam Indonesia.. 211 

F.  Feminisme dan Fitrah Perempuan ................................ 215 

 

Daftar Pustaka ..................................................................... 221 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

ix 
 

 

 

Kata Pengantar 
 

Paham keagamaan Islam Indonesia ini erat kaitannya 

dengan Islam Nusantara yang sebenarnya bukan istilah baru, 

namun kembali populer pada saat acara istighosah pembukaan 

bulan ramadhan dan pembukaan munas alim ulama’ NU, 

Minggu 14 juni 2015 di Masjid Istiqlal, Jakarta. Yang 

disampaikan oleh KH. Sa’id Aqil Siraj.  Istilah Nusantara adalah 

istilah wilayah, yang meliputi seluruh wilayah Indonesia bahkan 

Asia Tenggara. Islam Nusantara adalah penyebaran Islam di 

wilayah Nusantara dengan cara pendekatan budaya, tidak dengan 

doktrin yang kaku dan keras, dan didakwahkan merangkul 

budaya, melestarikan budaya,menghormati budaya, tidak malah 

memberengus budaya. Menggabungkan antara budaya lokal 

dengan Islam yang sesuai dengan syariat Islam.  

Pancasila dan UUD 1945 adalah basis kekuatan Islam 

Nusantara dalam konteks keindonesiaan. Dimulai dari rumusan 

pancasila yang tidak bertentangan dengan Islam bahkan sila-sila 

pancasila merupakan ajaran Islam. Pancasila bisa juga disebut 

sebagai produk Islam Nusantara karena nilai-nilai dalam sila 

pancasila merupakan akulturasi budaya Islam dengan budaya, 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

x 
 

bahasa, dan prioritas yang berasal dari konteks.1 Islam Nusantara 

bisa juga diartikan sebagai Islam yang menerima pancasila 

sebagai ideologi Negara dan UUD 1945 sebagai dasar Negara. 

Moderasi Beragama menjadi salah satu solusi dari segala 

konflik Indonesia yang ada. Fundamentalisme, radikalisme, 

terorisme yang berawal dari kesalahan memahami suatu teks, dan 

kemudian dipoles dari segala kepentingan golongan kemudian 

menjadi tindakan nyata. Kita, sebagai bangsa yang besar 

memiliki nilai dan budaya yang tinggi yang perlu dilestarikan. 

Akulturasi dan sinkretisme yang diajarkan walisongo, nilai-nilai 

Islam yang diajarkan dengan cara tidak memaksa. Pendidikan 

dan tradisi pesantren yang luhur juga menjadikan Indonesia tetap 

bersatu meski dalam kemajemukan. Para pahlawan perempuan 

di Indonesia juga menjadi bukti bahwa kesenjangan peran Sudah 

mampu diminimalisir secara sempurna, meskipun tentu saja 

masih terdapat kekurangan di sana sini. Islam Nusantara adalah 

racikan yang pas untuk sebuah bangsa dengan segala perbedaan 

yang ada.  

  

Editor,  

 

                                                             
1 Muhammad Guntur Romli, Tim Ciputat School, Islam kita Islam Nusantara 

(Tangerang Selatan: Ciputat School, 2016) hlm. 67  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

xi 
 

 

 

Pendahuluan  
 

Islam Nusantara dalam wujud model Islam Indonesia adalah 

suatu empiris Islam yang dikembangkan di Nusantara sejak abad 

16 M. Sebagai hasil interpretasi dan kontektualisasi terhadap 

ajaran dan nilai-nilai Islam yang universal yang sesuai dengan 

kultural Indonesia. Islam nusantara dikembangkan secara lokal 

melalui intitusi pendidikan. Pendidikan ini dibangun berdasarkan 

sopan santun dan tata krama ketimuran. Salah satu aspek khas 

adalah penekanan pada prinsip Islam rahmatallilalamin. Sebagai 

nilai universal Islam yang memajukan perdamaian, toleransi 

serta pandangan yang berbhineka sesama umat Islam. 

Berakhirnya era dominasi Hindu Budha yang mendominasi 

dalam budaya digantikan dengan kebudayaan Islam yakni era 

waliosongo. Mereka adalah simbol penyebar Islam di Indonesia, 

memberi pengaruh terhadap kebudayaan masyarakat secara luas. 

Ketika para wali mensyiarkan Islam ke daerah pesisir Nusantara 

melalui perdagangan dan pelayaran saat itu juga politik yang 

pada saat itu pemerintahan berbentuk kerajaan mengalami 

berbagai situasi politik yang berbeda-beda disetiap daerahnya. 

Hal ini menyebabkan Islam sangat mudah masuk di Indonesia. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

xii 
 

Islam merupakan agama mayoritas di Indonesia. 

Penyebarannya dilakukan melalui peranan para ulama atau 

sering disebut walisongo. Dalam sejarah Indonesia tokoh Islam 

mempumyai peran yang sangat besar dalam pencetusan 

proklamasi sebagai awal lahirnya sebuah negara baru yang 

merdeka dan berdaulat. Tidak bisa dipungkiri potret Islam 

indonesia yang pada saat ini ialah tentang keberagaman paham 

yang dapat dilihat dari segi agama, suku, ras maupun adat 

istiadat. Dalam pandangan Cak Nur, Islam itu bersifat substantif, 

Islam non simbol-simbol, nir kekerasan dan intoleransi. Beliau 

juga memberikan teladan pada kita mengenai regenerasi bangsa. 

Sebagai contoh nilai toleransi antar umat beragama yang berada 

di wilayah Indonesia menjadi realitas yang nyata.berbagai 

keteladanan Islam Indonesia seperti saling menghormati, 

menghargai dan saling menyayangi. 

Setelah lebih dari 14 abad kehadiran agama Islam di muka 

bumi, demikian panjang jejak perkembangan dan dinamika yang 

dapat dijumpai dalam Islam. Jejak-jejak tersebut “tersimpan” 

secara rapi dalam jutaan kitab baik klasik maupun modern 

maupun dalam wujud dan corak kebudayaan masyarakat di 

seluruh penjuru dunia. maka berjuta-juta judul buku dihasilkan 

sepanjang lebih dari 1400 tahun ini, yang mengupas segala segi 

dari Islam, mulai dari ketuhanan, kenabian, kemanusiaan dan 

alam semesta (universe). Persfektifnya juga sangat kaya dan ber-



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

xiii 
 

kembang dengan sangat spektakuler seperti filsafat, linguistic, 

sosiologis, antropologis, politik dan saintis. 

Salah satu wujud kemajuan Pendidikan Islam di Indonesia 

adalah lahirnya pesantren. Pesantren merupakan institusi 

pendidikan Islam yang mempunyai posisi strategis dikalangan 

masyarakat tradisional, khususnya para santri. Pesantren muncul 

menjadi sebuah institusi yang memiliki berbagai macam fasilitas 

guna membangun potensi-potensi santri, tidak hanya dalam segi 

akhlak, intelektual dan spiritual, melainkan juga pada atribut-

atribut fisik dan material. Dengan tetap mempertahankan ciri 

khas pesantren seperti sorogan dan bandongan, kajian kitab-kitab 

kuning, saat ini pesantren juga mengadopsi sistem formal seperti 

yang ada pada madrasah atau sekolah-sekolah umum tetapi 

dengan mempertahankan materi atau kurikulum yang sudah ada 

di pesantren. Pesantren dapat berperan besar dalam tatanan 

kehidupan masyarakat modern apabila ada upaya peningkatan 

mutu pesantren dan menjaga tradisi yang sudah ada sebelumnya.  

Selain itu, keanekaragaman Islam Nusantara juga dapat 

ditemukan dalam khasanah Islam Kejawen. Islam Kejawen 

merupakan varian agama Islam yang di anut oleh orang-orang 

jawa. Kejawen bukan merupakan sebuah agama yang 

terorganisir sebagaimana agama Islam dan kristen. Jawa dan 

kejawen seolah tidak dapat dipisahkan satu dengan yang lainnya. 

Kejawen bisa jadi merupakan suatu sampul atau kulit luar dari 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

xiv 
 

beberapa ajaran yang berkembang di tanah jawa. Kejawen adalah 

sebuah kepercayaan atau mungkin boleh dikatakan agama yang 

terutama dianut di pulau Jawa oleh suku Jawa dan suku bangsa 

lainnya yang menetap di Jawa. Kata ‘Kejawen’ berasal dari kata 

Jawa, sebagai kata benda yang memiliki arti dalam bahasa 

Indonesia yaitu segala yang berhubungan dengan adat dan 

kepercayaan Jawa (kejawaan). Penamaan ‘kejawen’ bersifat 

umum, biasanya karena bahasa pengantar ibadahnya 

menggunakan bahasa Jawa. Dalam konteks umum, kejawen 

merupakan bagian dari agama lokal Indonesia. Ajaran kejawen 

biasanya tidak terpaku pada aturan yang ketat, dan menekankan 

pada konsep “keseimbangan”. Simbol-simbol “laku” biasanya 

melibatkan benda-benda yang diambil dari tradisi yang dianggap 

asli Jawa, seperti keris, wayang, pembacaan mantera, 

penggunaan bunga-bunga tertentu yang memiliki arti simbolik, 

dan sebagainya. 

Islam Nusantara juga terjaga karena dua organisasi besar 

yang menjadi pilar kekuatan, NU dan Muhammadiyah. Kedua 

organisasi tersebut selalu terkesan berbeda dalam banyak aspek, 

mulai dari fatwa, tariqah, manhaj, namus sejatinya keduanya 

berasal dari guru yang sama. Sanad keilmuan kedua organisasi 

tersebut menyatu karena Kyai Hasyim Asy’ari dan Ahmad 

Dahlan keduanya pernah nyantri di Kyai Soleh Darat. Perbedaan 

merupakan keniscayaan, namun kesemuanya menjadi khasanah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

xv 
 

agar Islam Nusantara semakin menarik untuk terus dikaji. Segala 

perbedaan akan menjadi indah jika bisa bersanding dan rukun 

satu sama lain.  

Maka diperlukan berbagai pendekatan ketika memahami 

Islam Nusantara yang beragam. Teori dan pendekatan yang tepat 

menjadi kunci untuk melihat Islam dengan kacamata Rahmah. 

Dengan tidak saling mengkafirkan dan membidahkan. Karena 

budaya dan tradisi tidak dipandang sesuatu yang selalu 

menyimpang, namun dipahami sebagai kekayaan tradisi yang 

dimiliki Indonesia. Pendekatan fenomenologi, hermeneutika, 

social keagamaan, feminisme serta teori-teori yang terus 

dibangun agar perbedaan bisa dilihat dengan kacamata 

keindahan.  

Segala tantangan yang muncul dan issu yang berkembang 

misalnya mengenai liberalism, fundamentalisme, terorisme dll 

akan mudah diatasi jika masyarakat Bersatu. Meminimalisir 

konflik dengan duduk Bersama. Kemoderatan sebagai kunci 

masyarakat multicultural. Moderasi sebagai solusi dan penengah 

dari arus yang berusaha memecah belah.   

Sinergitas yang ada dalam Islam Nusantara menjadikan 

Indonesia sebagai negara yang Baldatun Tayyibatun Warabbun 

Ghafur. Menjadi sebuah segara yang berasaskan Pancasila 

dengan berlatarbelakang banyaknya suku, agama dan Ras namun 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

xvi 
 

tidak menjadikan semuanya saling memusuhi, sebaliknya rasa 

saling memiliki Indonesia menjadi dasar bahwa segala perbedaan 

yang ada menjadi poros untuk tetap Bersatu dalam keberagaman. 

Kemoderatan dalam segala aspek perlu dijunjung tinggi.  

 

 

  

  

    

Salatiga 4 November 2021 

 

 

Penulis 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

1 
 

 

 

BAB I 

Potret Sejarah Islam Nusantara 

 

 

 

A. Ruang Lingkup Studi Islam Indonesia 

Ruang lingkup dalam metodologi studi Islam ini sangatlah 

luas dengan mencangkup segala aspek kehidupan manusia. Hal 

ini sesuai dengan pemahaman firman Allah dalam al Qur’an Q.S 

Al-Anbiya 107 yang menyatakan bahwa Rasullulah sebagai 

simbol utama ajaran Islam tidaklah diutus ke dunia ini melainkan 

sebagai rahmat untuk seluruh alam. “Dan tidaklah kami 

mengutus engkau (Rahmat Muhammad) kecuali sebagai rahmat  

untuk seluruh alam” 

Definisi rahmat dalam ayat di atas sangatlah luas, paling 

tidak kita bisa memaknainya sebagai al-riqatu wa al-ta’attufi 

(kelembutan yang berpadu pada keibaan. Al-asfahani 

mempertegas bahwa dalam konsep rahmat adalah belas kasih se 

mata-mata dan masih banyak lagi pemaknaan dari kata rahmat 

menurut para ulama’ lainnya.  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

2 
 

Jika rahmat disandarkan kepada Allah Swt maka bermakna 

“kebaikan semata-mata” dan jika disandarkan kepada manusia 

maka yang dimaksud adalah “simpati semata”. Bahkan sampai 

saat ini orang-orang Arab dalam percakapan sehari-hari, 

mengartikan rahmat yang disandarkan kepada Allah bermakna 

belas kasih, kebaikan, rezeqi dan lain-lain sebagainya. 

Sedangkan yang disandarkan kepada manusia bermakna “belas 

kasih” saja.2 

Istilah lil-alamin merupakan konsep yang terkait dengan 

ruang lingkup Studi Islam di Indonesia saat ini. Secara harfiyah 

rahmatal lil alamin berarti untuk seluruh alam, maksudnya 

seluruh unsur di bumi yang berisi manusia, hewan, tumbuhan, 

benda-benda alam, bahkan dunia jin sekalipun. Sehingga ruang 

lingkup studi Islam adalah semua hal yang dapat dikaji dalam 

agama Islam, tentu adalah semua unsur yang ada di muka bumi 

ini. Terutama yang berkaitan dengan kegiatan manusia, seperti 

ibadah, sosial, politik, ekonomi, keesenian, kebudayaan, 

kesehatan, keamanan, hubungan internasional, biologi, fisika, 

kimia, ilmu luar angkasa, astronomi dan semua hal yang terkait 

aktivitas manusia. Sehingga studi Islam bukan hanya mengkaji 

tema-tema terkait Islam secara khusus, misal mengkaji shalat, 

puasa, zakat, haji, ataupun kajian-kajian ghaib yang terkadang 

                                                             
2 Asep Maulana Rohimat, Metodologi Studi Islam, (IAIN Surakarta: Fakultaas dan 

Bisnis Islam) hlm. 4-5 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

3 
 

susah dicerna logika. Namun studi Islam bisa mengkaji unsur-

unsur umum yang dipahami masyarakat sebagai ilmu dunia. 3 

Sangat mungkin terjadi adanya interkoneksi dan integrasi 

keilmuan dalam sebuah topik kajian.  Misalkan saja, ketika 

mengkaji sebuah kasus manajemen, dibahas dengan 

menggunakan pendekatan fiqih ataupun akhlak. Secara teknis, 

integrasi-interkoneksi ini adalah berbagai upaya memadukan 

berbagai disiplin ilmu dengan tinjuan Islam. Sehingga 

mematahkan teori sekularisme yang beranggapan bahwa Islam 

itu hanya untuk kepentingan ibadah semata. 4  

 

B. Sejarah Masuknya Islam di Indonesia 

Masuknya Islam di Indonesia ada beberapa pendapat dari 

ahli sejarah bahwa kedatangan Islam pertama-tama ke Indonesia 

sudah sejak abad pertama hijriyah atau abad  ke-7 M  yang 

dikemukakan oleh Prof. Hamka melalui selat malaka yang 

menghubungkan Dinasti Tang di Cina (Asia Timur), Sriwijaya 

di Asia Tenggara dan Bani Umayyah di Asia Barat.5 Sebagian 

lain berpendapat bahwa Islam baru datang pada abad  ke-13M6 

dari Gujurat (bukan dari Arab langsung) dengan bukti di 

                                                             
3 Asep maulana Rohimat. hlm. 6 
4 Ibid, hlm. 7 
5 Musyrifah Sunanto, Sejarah Peradaban Islam Indonesia, (Jakarta: PT Rajagrafindo 

Persada, 2012), hlm. 9 
6 Latifa Annum Dalimunte, Kajian Proses Islamisasi di Indonesia, Jurnal IAIN 

Palangka Raya, volume 12, Nomor 1, Juni 2016, hlm. 117 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

4 
 

temukannya makam sultan yang beragama Islam  “Malik as-

Sholeh” seorang raja pertama kerajaan  Samudra Pasai yang 

dikatakan berasal dari Gujarat.7  

Sarjana Muslim Kontmporer seperti “Taufik Abdullah” 

mengkompromikan kedua pendapat tersebut. Menurut 

pendapatnya memang benar Islam sudah datang ke Indonesia 

sejak abad pertama Hijriyah atau abad ke-7 M, tetapi baru dianut 

oleh para pedagang Timur Tengah di pelabuhan-pelabuhan. 

Barulah Islam masuk secara besar-besaran dan mempunyai 

kekuatan politik pada abad ke-13 M berbarengan dengan 

berdirinya Samudra Pasai.  

Akibat kehancuran Baghdad menyebabkan pedagang 

Muslim mengalihkan aktivitas perdagangan ke arah Asia 

Selatan, Asia Timur, dan Asia Tenggara. Bersamaan dengan para 

pedagang datang pula da’i-da’i dan musafir-musafir sufi melalui 

jalur pelayaran yang dapat menghubungkan ketiga bagian benua 

Asia. Sehingga terjadilah hubungan timbal balik dan membentuk 

perkampungan masyarakat Muslim. Pertumbuhan 

perkampungan ini makin meluas hingga bersifat ekonomis dan 

membentuk struktur pemerintahan dengan menganggkat 

“Muerah Silu” atau Sultan Malik as-Sholeh. Tersebarnya Islam 

melalui beberapa sumber, antara lain: 

 

                                                             
7 Musyrifah Sunanto, Sejarah Peradaban, hlm. 8 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

5 
 

a) Perdagangan, yang menggunakan sarana pelayaran. 

b) Dakwah, yang dilakukan oleh mubaligh yang 

berdatangan bersama para pedagang. 

c) Perkawinan, yaitu perkawinan antara pedagang muslim, 

mubligh dengan anak bangsawan Indonesia. Hal ini akan 

mempercepat terbentuknya inti sosial, yaitu keluarga 

muslim dengan masyarakat muslim. Dengan perkawinan 

secara tidak langsung itu, maka orang muslim status 

sosialnya dipertunggi dengan sifat karisma 

kebangsawanan. Lebih-lebih pedagang besar kawin 

dengan putri raja, maka keturunnnya akan menjadi 

pejabat birokrasi, putra mahkota kerajaan, dan lain-lain. 

d) Pendidikan. Setelah kedudukan para pedagang mantap, 

mereka menguasai kekuatan ekonomi dibandar-bandar 

seperti Gresik, Pusat perekonomian itu berkembang 

menjadi pusat pendidikan dan penyebaran Islam. Pusat-

pusat pendidikan dan dakwah Islam di kerajaan Samudra 

Pasai berperan sebagai pusat dakwah pertama yang 

didatangi pelajar-pelajar dan mengirim mubaligh lokal, 

mengirim Mulana Malik Ibrahim ke Jawa. Selain 

menjadi pusat-pusat pendidikan, yang disebut pesantren, 

di Jawa yang juga merupakan markas penggemblengan. 

Misalnya, Raden Fatah, Raja Islam pertama Demak 

adalah santri pesantren ampel denta; Sunan Gunung Jati, 

Sultan Cirebon pertama adalah didikan Sunan Gunung 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

6 
 

Jati dengan Syekh Juzatu Kahfi; Maulana Hasanuddin 

yang diasuh ayahnya Sunan Gunung Jati kelak menjadi 

Sultan Banten pertama. 

e) Tasawuf dan tarekat. Sudah diterangkan bahwa bersama 

pedagang, datang pula seorang da’i, para ulama, dan sufi 

pengembara. Para ulama atau sufi itu ada yang kemudian 

diangkat menjadi penasihat atau pejabat agama di 

kerajaan. Demikian juga kerajaan-kerajaan di Jawa 

mempunyai penasihat yang bergelar wali, yang dikenal 

dengan Wali Songo. 

Para sufi menyebarkan Islam melalui 2 cara: 

 Dengan membentuk kader mubaligh, agar mampu 

mengajarkan serta menyebarkan agama Islam di 

daerah asalnya. 

 Melalui karya-karya tulis yang tersebar dan dibaca di 

berbagai tempat. Contoh: Hamzah Fansuri menulis 

“Asrar al-Arifin fi Bayan ila al-Suluk wa al-Tauhid”, 

sya’ir Nuruddin, dan kitab hukum Islam Shirat al-

Mustaqim karya ulama zaman Iskandar Tsani. 

f) Kesenian. Saluran yang banyak sekali dipakai untuk 

penyebaran Islam terutama di Jawa adalah seni. Wali 

Songo, terutama Sunan Kali Jaga, mempergunakan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

7 
 

banyak cabang seni untuk Islamisasi, seni arsitektur, 

gamelan, wayang, nyanyian, dan seni busana. 8 

 

C. Islam Kontemporer dan Milenial 

Islam kontemporer atau Islam milenial merupakan julukan 

bagi gerakan Islam pembaharu dalam era ini. Dikatakan 

demikian, karena tren Islam masa ini lebih condong kepada arah 

politik dan kepentingan lainnya. Dalam masa Islam kontenporer 

dan milenial masa ini sudah dibuktikan dengan banyaknya 

peperangan untuk mempertahankan wilayah Islamnya dari segi 

politik. Di Indonesia sendiri gerakan Islam kontenporer sudah 

ada sejak abad 70-an sampai 80-an yang merupakan sebuah 

fenomena yang memerlukan studi dan pendalaman tersendiri, 

terutama guna melihat arah perkembangan keIslaman di 

Indonesia di masa depan. 9 Islam konternporer merupakan Islam 

dengan berbagai gerakan.  

Pada umumnya, gerakan gerakan Islam kontenporer 

maupun tradisional muncul sebelum adanya proklamasi 

kemerdekaan. Yakni berada pada sekitar periode 1900-1940/. 

Meskipun demikian adanya akar akar khususnya Islam tradisi 

sudah ada dan tumbuh sebelum periode tersebut. Orientasi 

                                                             
8 Musyrifah Sunanto, Sejarah Peradaban, hlm. 10-12 
9 Abdul Aziz dkk, Gerakan Islam Kontenporer di Indonesia, 2006, (Diva Pustaka, 

Jakarta), hlm.1 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

8 
 

gerakan gerakan yang muncul dalam era baru baru ini terlihat 

dari keinginan dan tujuannya yakni: 

a. Mencari penyelesaian dalam rangka mengatasi antagonisme 

diantara kaum kaum Islam dan komunitas. 

b. Menggunakan aspek aspek yang fungsional dari ajaran 

bermadzhab 

c. Mencari pijakan baru didalam ajaran Islam guna 

menyantuni dan memikirkan masa depan umat Islam secara 

lebih manusiawi.1 0 

Dalam perkembangannya di Indonesia sendiri, Islam 

modern jauh ada sebelum periode yang disebutkan. Hal ini juga 

ada pengaruh dari masa penjajahan Belanda dan Jepang. Karena 

pada masa itu, menjelang adanya rezim Hindia Belanda, dengan 

mudah bangsa indonesia dapat membedakan warga menjadi tiga 

golongan besar. Yakni golongan bangsawan, golongan 

nasionalis dan ulama (kyai). Dalam bangsawan sendiri terdiri 

dari bangsawan belanda, priyayi di jawa dan hulubalang di Aceh. 

Sedangkan golongan nasionalis sendiri lebih banyak didominas 

oleh kaum cendekiawan dan ilmuan pada masa itu. Dan terakhir 

kaum ulama yang berkembag pada masyarakat modern yang 

memberi julukan kepada tetua mereka dengan sebutan Kyai 

untuk bisa membedakannya dengan orang awam lain. Gelar Kyai 

diberikan oleh masyarakat kepada seorang guru independent 

                                                             
1 0Ibid, hlm, 11 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

9 
 

yang tidak menjadi pejabat agama resmi yang berhubungan 

denga masjid. 1 1  

Dalam masa itu, Departemen Agama mempunyai 

wewenang dalam hal agama dalam pendidikan sekolah formal 

maupun informal, termasuk pelatihan guru pengampu dan 

penetapan kurikulum belajar. Adapun setelah zaman orde baru 

mengikuti pendidikan dalam kenyataannya diharuskan.1 2 Kini, 

Departemen Agama semakin memperhatikan kemajuan 

Pendidikan baik dari fasilitas maupun mutu Pendidikan.  

Muslim milenial dan modern yang ada kini tentulah 

mengalami pengaruh dari banyak aspek. Apalagi didukung 

dengan kemajuan teknologi dan globalisasi yang ada menjadikan 

pengaruh dari luar semakin mudah diakses oleh semua kalangan. 

Kemajuan teknologi adalah ibarat sebilah pisau. Akan menjadi 

berfaedah jika manusia mampu memanfaatkannya dengan baik. 

Pun akan menjadi boomerang jika tidak memanfaatknya secara 

bijak. Misalnya, banyaknya berita hoax yang kemudian menjadi 

pemicu issu-issu global maupun issue keagamaan.  

 

 

                                                             
1 1 Boland, Pergumulan Islam Di Indonesia 1945-1970, (PT. Grafiti Pers: Jakarta) 

hlm.9 
1 2 Ibid, hlm.211 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

10 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

11 
 

 

BAB II  

Kerajaan-Kerajaan Islam di Tanah Jawa 

 

 

A. Kerajaan Demak  

Menurut tradisi seperti tercantum dalam historiograh 

tradisional Jawa, pendiri kerajaan Demak ialah Raden Patah, 

seorang putra Raja Majapahit dari istri Cina yang dihadiahkan 

kepada Raja Palembang. Sesuai dengan pola umum historiografi 

babad di sini ditunjukan adanya suatu kontiunitas dalam 

genealogi1 3 sehingga peralihan kekuasaan dengan demikian 

dapat disahkan. Dalam tradisi lain, seperti Sejarah Banten dan 

Hikayat Hasanudin, genealogi juga dlkembahkan kepada nenek 

moyang Cina dan penguasa Palembang; sedangkan Tome Pires 

menyebut seseorang yang berasal dan Gresik. Kalau nama-nama 

berbeda sekali, sebaliknya tempat asal tidak perlu saling 

bertentangan. Kemungkinan ada daerah Cina dalam Dinasti 

Demak tidak tertutup lebih-lebih kalau diingat bahwa pada abad 

ke-16 ada penghuni di kota-kota pelabuhan yang berasal dari 

Cina. Berita-berita dari abad ke-17 dan dan tradisi Jawa Barat 

memperkuat soal keturuna Cina yang sudah memeluk agama 

                                                             
1 3 Adalah ilmu yang mempelajari tentang garis keturunan. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

12 
 

Islam serta berasal dari Gresik. Sebelum mendirikan kerajaan 

sudah menjabat Patih Majapahit. 

Mengenai raja kedua, sementara ini sumber-sumber 

tradisional menyebut nama Cina, Cu-cu atau Sumangsang, 

sedang Pires menyebut Pate Rodin, maka sukar diidentifikasikan. 

Yang dapat disimpulkan ialah bahwa pada masa penguasa kedua 

itu Demak sudah dapat berdiri sendiri, bebas dari hegemoni 

Majapahit. Sebagai Raja Demak ketiga beberapa nama disebut, 

Pate Rodin oleh Pires, Pangeran Sabrang Lor oleh Serat Kandha, 

dan Sumangsang oleh tradisi Jawa Barat. Menurut teori Rouffaer, 

Pate Rodin Sr. adalah Pate Unus (Pati Unus) seperti yang disebut 

dalam beberapa sumber Portugis. Menurut Pires, Pate Unus 

berasal dari Kalimantan Barat daya dan tergolong orang 

kebanyakan. Sekitar 1470 dia pindah ke Jepara serta 

berkedudukan sebagai pedagang. Keterangan ini tidak 

bertentangan dengan cerita dari Barus yang menyebut Pate Unus 

sebagai seorang perompak yang telah berhasil dalam 

perdagangan dan menjadi kaya. Rupanya perkawinan dan 

pengumpulan pengikut dapatlah dia memperluas pengaruhnya. 

Pires menyebutkan bahwa dia menggantikan ayahnya, waktu 

berusia 17 tahun, yaitu pada 1507. Politik ekspansinya membuat 

dia berhadapan dengan bangsa Portugis, dengan perlawanannya 

berupa serangan besar-besaran terhadap Malaka pada pergantian 

1512 ke 1513. 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

13 
 

B. Kerajaan Cirebon 

Menurut tradisi yang tertera dalam historiografi tradisional 

pendiri Kerajaan Cirebon adalah Sunan Gunung Jati. Dalam 

sumber sejarah Banten namanya ialah Faletehan atau Tagaril. 

Menurut Pires, ayah dari Pate Rodin Sr.-lah yang mendirikan 

pemukiman di Cirebon itu. Seperti telah disebut di atas, Pires 

mengetahul bahwa di daerah pesisir Jawa Tengah tentara antara 

Cirebon dan Demak ada pelabuhan Losari, Tegal, Semarang, 

ketiganya mengekspor beras. Adalah wajar apabila pada awal 

abad ke-16 ada hubungan ramal antara Demak dengan kota-kota 

itu dan seterusnya pelabuhan-pelabuhan dl Jawa Barat. Sebelum 

ada komunikasi ini, Jawa Barat sudah mempunyai hubungan 

dengan Jawa Timur. Waktu itu Pariangan ada Kerajaan Pajajaran 

dengan pelabuhannya Sunda Kelapa di sebelah barat dan 

Kerajaan Galuh di sebelah timur. Bahwasanya Cirebon pada 

awal abad ke-16 sudah mempunyai perdagangan ramai dan 

hubungan erat dengan Malaka terbukti dari keterangan Pires 

yang menyebutkan nama syahbandar koloni Cirebon di Upih 

Malaka, ialah Pate Kadir. Dia sangat terkemuka dan mempunyai 

hubungan baik dengan raja. 

Sumber-sumber tradisional, setengahnya menunjukkan 

hubungan pendiri Cirebon dengan tokoh tokoh agama di Jawa 

Timur seperti Raden Rahmat, setengahnya hubungan dengan 

dinasti di Pasundan, antara lain dlsebutkan bahwa raja legendaris 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

14 
 

dari Pajajaran dan Galuh, Aria Bangah, adalah saudaranya. 

Dalam mengikuti tradisi Jawa Barat, Nurullah melakukan ibadah 

haji dan sekembalinya (1524) dari Mekkah tunggal di Demak. Di 

sana ia kawin dengan saudara perempuan Sultan Trenggana.  

Tidak lama kemudian Nurullah bertolak ke Banten di mana 

didirikannya pemukiman bagi kaum Muslimin. Sepeninggal 

putranya, Pangeran Pasarean, Nurullah yang kemudian terkenal 

dengan nama Sunan Gunung Jati pindah ke Cirebon, sedang 

pemerintahan di Banten diserahkan kepada seorang putra yang 

lain, Hasanudin. 

Sunan Gunung Jati diganti oleh Pangeran Ratu atau 

Panembahan Ratu pada 1570. Selama pemerintahannya 

dipelihara hubungan damai dengan Mataram dan para penguasa 

lokal di sebelah barat Mataram. Dapat ditafsirkan bahwa mereka 

itu termasuk potret lokal dari golongan gentry. Mereka adalah 

elite yang berkuasa dan lazimnya mempunyai daerah pengaruh 

yang melampaui desanya. Dalam zaman Mataram Kuno mereka 

bergelar rakai atau rakyan, dan pada zaman Mataram baru 

memakai gelar kiai ageng atau panembahan; contohnya Kiai 

Ageng Sela, Kiai Ageng Mangir, Kiai Ageng Pamanahan. 

Rupanya para penguasa itu kemudian mengakui suzereinitas1 4 

baik Cirebon maupun Mataram, tanpa mengadakan banyak 

                                                             
1 4 Situasi ketika suatu komunitas, daerah, kampung, desa, kerajaan, atau bahkan 

seseorang merupakan jajahan. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

15 
 

perlawanan Kiai Bocor dan Kiai Ageng Mangir terhadap 

hegemoni Mataram.  

 

C. Kerajaan Banten 

Pada awal abad ke-16 di Jawa Barat terdapat pusat 

kekuasaan yang berkedudukan di Pakuan atau seperti diberitakan 

oleh Portugis, Dayo, sebagal ibu kota Kerajaan Pajajaran. Hal ini 

disebut dalam prasasti Sunda kuno dengan tahun 1355 Saka atau 

1433 A.D. Sumber Portugis menyebut Sunda Kelapa sebagai 

pelabuhan yang penting, antara laun karena ekspor lada.  

Usaha Demak dalam ekspansinya ke arah barat berupa 

pemukiman perintis yang dipimpin oleh Nurullah tersebut di 

atas. Peristiwa ini terjadi kira-kira pada 1525 dan dapat dianggap 

sebagai pendirian Kerajaan Banten. Dari sini dilakukan ekspedisi 

ke pedalaman dan pelabuhan-pelabuhan lain, terutama ke Sunda 

Kelapa. Kota ini berhasil ditaklukkan pada 1527. Peristiwa ini 

menggagalkan usaha bangsa Portugis di bawah pimpinan Henri 

Leme, untuk mengadakan perjanjian dengan Raja Sunda. Hal ini 

sebenarnya merupakan tindak lanjut dari kontak yang diadakan 

pada 1522. Kemenangan Hasanudin ditandai oleh penggantian 

nama Sunda Kelapa memadl Jayakarta. Dengan ditaklukkannya 

Jayakarta, Banten memegang peranan lebih penting serta dapat 

menaruh perdagangan lada ke pelabuhannya. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

16 
 

Menurut historiografi Banten, Hasanudin dianggap sebagai 

pendiri Kerajaan Banten. Dia kawin dengan seorang putri 

Demak, ialah putri Sultan Trenggana, menurut dugaan 

perkawinan itu terjadi pada 1552. Dari perkawinan ini lahirlah 

dua orang putra, yang tertua Maulana Yusuf dan yang kedua 

Pangeran Jepara. Yang terakhir ini disebut demikian karena 

sebagai menantu Ratu kalinyamat kemudian menggantikan 

sebagai penguasa Jepara. Ekspansi Banten di bawah pimpinan 

Hasanudin, juga dikenal dalam tradisi rakyat sebagai Pangeran 

Saba Kingking, kemudian mencapai Lampung yang juga penting 

peranannya sebaga penghasil lada. 

Sepeninggal Hasanudin sekitar 1570, Maulana Yusuf yang 

menggantikannya meneruskan politik ekspansinya. Yang 

menjadi sasaran ialah Pakuan Pajajaran. Meskipun tradisi rakyat 

menyebut Hasanudin sebagai penakluknya, data sejarah lebih 

memperkuat fakta bahwa Maulana Yusuf-lah yang 

melakukannya. Konon menurut tradisi pula Raja Pajajaran 

beserta keluarga menghilang setelah keraton Jatuh ke tangan 

pasukan Banten. 

Takhta Kerajaan Banten memadu perebutan waktu Maulana 

Yusuf meninggal pada 1580; putranya Maulana Mohamad belum 

dewasa sehingga Pangeran Jepara berhak menduduki takhta. 

Dengan angkatan lautnya diserangnva Banten, akan tetapi 

mengalami kekalahan dan terpaksa menghentikan intervensinya. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

17 
 

Maulana Mohamad ternyata mendapat dukungan kuat dari para 

pemimpin agama.  

Akibat kegagalan intervensi Jepara itulah, maka Clrebon 

dan Banten dapat menegakkan kedudukannya, bebas dan 

pengaruh kerajaan-kerajaan Jawa Tengah. Pergolakan serta 

pergeseran kekuasaan di Jawa Tengah sendiri juga menjadi 

faktor penyebab, Demak dapat dltundukkan oleh Pajang (1581) 

dan kemudian Pajang oleh Mataram. Ekspansi Banten di bawah 

pemerintahan Maulana Mohamad diarahkan ke Palembang, 

antara lain atas dorongan seorang pelarian dari Demak, ialah 

Pangeran Mas. Ekspedisl itu akhirnya mengalami kegagalan, 

Maulana Mohamad gugur di medan pertempuran (1586).  

Beberapa peninggalan kebudayaan Islam yang bisa 

ditemukan sekarang, di antaranya:  

a) Bangunan Masjid1 5 

b) Makam1 6 

c) Benda Pusaka1 7 

d) Kereta dan Alat Transportasi lainnya1 8 

 

                                                             
1 5 Uka Tjandrasasmita, Naskah Klasik dan Penerapannya Bagi Kajian Sejarah Islam 

Di Indonesia, (Jakarta: Kementrian RI, 2012, hlm. 78. 
1 6Ibid, hlm. 84. 
1 7 Ibid, hlm. 88. 
1 8 Ibid, hlm. 89. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

18 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

19 
 

 

 

BAB III 

Islam dan Budaya Jawa  
 

 

A. Tradisi dan Budaya Islam di Tanah Jawa 

Masyarakat Jawa sangat kental akan tradisi dan budaya. 

Tradisi dan budaya Jawa hingga akhir-akhir ini masih 

mendominasi tradisi dan budaya nasional di Indonesia. Di antara 

faktor penyebabnya adalah begitu banyaknya orang Jawa yang 

menjadi elite negara yang berperan dalam percaturan kenegaraan 

di Indonesia sejak zaman sebelum kemerdekaan maupun 

sesudahnya. Nama-nama Jawa juga sangat akrab di telinga 

bangsa Indonesia, begitu pula jargon atau istilah-istilah Jawa. 

Hal ini membuktikan bahwa tradisi dan budaya Jawa cukup 

memberi warna dalam berbagai permasalahan bangsa dan negara 

di Indonesia. Di sisi lain, tradisi dan budaya Jawa tidak hanya 

memberikan warna dalam percaturan kenegaraan, tetapi juga 

berpengaruh dalam keyakinan dan praktik-praktik keagamaan. 

Masyarakat Jawa yang memiliki tradisi dan budaya yang banyak 

dipengaruhi ajaran dan kepercayaan Hindu dan Budha terus 

bertahan hingga sekarang, meskipun mereka sudah memiliki 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

20 
 

keyakinan atau agama yang berbeda, seperti Islam, Kristen, atau 

yang lainnya. 1 9 

Masyarakat Jawa yang mayoritas beragama Islam hingga 

sekarang belum bisa meninggalkan tradisi dan budaya Jawanya. 

Terdapat beberapa tradisi dan budaya Jawa yang dapat diadaptasi 

dan terus dipegangi tanpa harus berlawanan dengan ajaran Islam, 

tetapi banyak juga budaya yang bertentangan dengan ajaran 

Islam. Masyarakat Jawa yang memegangi ajaran Islam dengan 

kuat (kaffah) tentunya dapat memilih dan memilah mana budaya 

Jawa yang masih dapat dipertahankan tanpa harus berhadapan 

dengan ajaran Islam. Sementara masyarakat Jawa yang tidak 

memiliki pemahaman agama Islam yang cukup, lebih banyak 

menjaga warisan leluhur mereka itu dan mempraktikkannya 

dalam kehidupan mereka sehari-hari, meskipun bertentangan 

dengan ajaran agama yang mereka anut. Fenomena seperti ini 

terus berjalan hingga sekarang. Islam tidak sama sekali menolak 

tradisi atau budaya yang berkembang di tengah-tengah 

masyarakat. Dalam penetapan hukum Islam dikenal salah satu 

cara melakukan ijtihad yang disebut ‘urf, yakni penetapan 

hukum dengan mendasarkan pada tradisi yang berkembang 

dalam masyarakat.  

Dengan cara tersebut, tradisi dapat dijadikan dasar 

penetapan hukum Islam dengan syarat tidak bertentangan dengan 

                                                             
1 9 Dr. Marzuqi, M.Ag, Tradisi dan Budaya Masyarakat Jawa Dalam Perspektif Islam 

( UNY :Fakultas Ilmu Sosial Univeritas Negeri Yogyakarta)  Hlm.5 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

21 
 

ajaran Islam yang tertuang dalam al-Quran dan hadis Nabi Saw. 

Di Indonesia banyak berkembang tradisi di kalangan umat Islam 

yang terus berlaku hingga sekarang, seperti tradisi lamaran, 

sumbangan mantenan, peringatan hari-hari besar keagamaan, 

dan lain sebagainya. Selama ini tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam maka tradisi-tradisi seperti itu dapat dilakukan dan 

dikembangkan. Sebaliknya, jika bertentangan dengan ajaran 

Islam, maka tradisi-tradisi itu harus ditinggalkan dan tidak boleh 

dikembangkan. 

Beberapa contoh tradisi yang masih dilakukan oleh 

masyarakat Jawa terutama yang menganut Islam Kejawen adalah 

dengan berziarah (datang) ke makam-makam yang dianggap suci 

pada malam Selasa Kliwon dan Jum’ah Kliwon untuk mencari 

berkah. Berziarah dengan memberikan sajen dan melakukan 

ritual untuk mendapatakan tujuan tertentu. Masyarakat Jawa 

yang menganut Islam Kejawen dalam melakukan berbagai 

aktivitas sehari-hari juga dipengaruhi oleh keyakinan, konsep-

konsep, pandangan-pandangan, nilai-nilai budaya, dan norma-

norma yang kebanyakan berada di alam pikirannya. Menyadari 

kenyataan seperti itu, maka orang Jawa terutama dari kelompok 

kejawen tidak suka memperdebatkan pendiriannya atau 

keyakinannya tentang Tuhan. Mereka tidak pernah menganggap 

bahwa kepercayaan dan keyakinan sendiri adalah yang paling 

benar dan yang lain salah. Sikap batin yang seperti inilah yang 

merupakan lahan subur untuk tumbuhnya toleransi yang amat 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

22 
 

besar baik di bidang kehidupan beragama maupun di bidang-

bidang yang lain (Koentjaraningrat, 1994: 312). 2 0 

Tradisi dan budaya itulah yang barangkali bisa dikatakan 

sebagai sarana pengikat orang Jawa yang memiliki status sosial 

yang berbeda dan begitu juga memiliki agama dan keyakinan 

yang berbeda. Kebersamaan di antara mereka tampak ketika pada 

momen-momen tertentu mereka mengadakan upacara-upacara 

(perayaan) baik yang bersifat ritual maupun seremonial yang 

sarat dengan nuansa keagamaan.  

Di Yogyakarta khususnya, momen Suran (peringatan 

menyambut tahun baru Jawa yang sebenarnya juga merupakan 

tahun baru Islam) dan Mulud (peringatan hari lahir Nabi 

Muhammad Saw.) dirayakan cukup meriah dengan berbagai 

upacara keagamaan yang bernuansa kejawen. Dalam dua momen 

tersebut masyarakat Jawa, terutama yang menganut Islam 

Kejawen (juga yang berasal dari penganut agama selain Islam), 

secara rutin dan khidmat melakukan berbagai aktivitas yang 

bernuansa agama dan budaya. Tradisi Suran banyak diisi dengan 

aktivitas keagamaan untuk mendapatkan berkah dari Tuhan yang 

oleh masyarakat Yogyakarta disimbulkan Kanjeng Ratu Roro 

Kidul (Ratu Pantai Selatan). Upacara besarnya diadakan oleh 

Kraton Ngayogyakarta dan dipusatkan di Parangkusuma 

(Parangtritis), yaitu di kawasan pantai selatan. Di tempat-tempat 

                                                             
2 0  Dr. Marzuqi, M.Ag. Hlm. 7 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

23 
 

lain juga dilakukan acara dengan model dan tujuan yang serupa. 

Mereka pada momen tersebut juga mengadakan pentas seni dan 

budaya untuk menghibur masyarakat pada umumnya. Pada 

momen Mulud masyarakat Yogyakarta mengadakan perayaan 

besar yang disebut Sekaten yang dipusatkan di lingkungan 

Kraton Ngayogyakarta. Perayaan ini juga bernuansa agama dan 

budaya. Nuansa keagamaannya (khususnya Islam) terlihat pada 

acara Grebeg Mulud yang bertepatan dengan peringatan hari 

lahir Nabi Muhammad Saw. yang dipusatkan di Masjid Agung 

Kraton Ngayogyakarta dan alunalun utara. Nuansa budaya juga 

tampak pada acara Grebeg tersebut dengan banyaknya 

masyarakat yang berusaha mendapatkan berkah dari perayaan 

tersebut, dan pada pentas seni serta Pasar Malam Sekaten yang 

berlangsung selama kurang lebih empat puluh malam, mulai dari 

awal bulan Sapar dan berakhir pada tanggal 12 Mulud. 

Di samping dua momen besar tahunan tersebut masyarakat 

Jawa, terutama di Yogyakarta, juga sering datang (berziarah) ke 

makam-makam (kuburan) yang dianggap suci (keramat) pada 

malam Jum’at Kliwon dan Selasa Kliwon untuk mencari berkah. 

Di antara makam yang sering menjadi tujuan utama dari aktivitas 

ziarah mereka adalah Makam Raja-raja atau Makam Suci Imogiri 

dan makam-makam lain di Yogyakarta yang juga dianggap suci 

atau keramat.  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

24 
 

Sebagai agama yang sempurna, Islam memiliki ajaran-

ajaran yang memuat keseluruhan ajaran yang pernah diturunkan 

kepada para nabi dan umat-umat terdahulu. Ajaran tersebut 

berkaitan dengan berbagai aspek kehidupan manusia tanpa 

terikat ruang dan waktu (shalihun likulli zaman wa makan). Islam 

bukan hanya mengenai ibadah tapi Islam mengatur segala aspek 

kehidupan.  

Ajaran dasar Islam yang bersumber dari al-Quran dan hadis 

Nabi Muhammad Saw, Ijma’ dan Qiyas. Dapat dikelompokkan 

dalam tiga kategori, yaitu aqidah, syariah, dan akhlak. Aqidah 

menyangkut ajaran-ajaran tentang keyakinan atau keimanan, 

syariah menyangkut ajaran-ajaran tentang hukum-hukum yang 

terkait dengan perbuatan orang mukallaf (orang Islam yang 

sudah dewasa), dan akhlak menyangkut ajaran-ajaran tentang 

budi pekerti yang luhur (akhlak mulia). Ketiga kerangka dasar 

Islam ini sebenarnya merupakan penjabaran dari beberapa ayat 

al-Quran (seperti QS. al-Nur (24): 55, al-Tin (95): 6, dan al-‘Ashr 

(103):3) dan satu hadis Nabi Muhammad Saw. yang 

diriwayatkan oleh Muslim dari Shahabat Umar bin Khaththab 

yang berisi tentang konsep iman, Islam, dan ihsan. Aqidah 

merupakan penjabaran dari konsep iman, syariah merupakan 

penjabaran dari konsep Islam, dan akhlak merupakan penjabaran 

dari konsep ihsan. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

25 
 

Kedinamisan dan fleksibilitas Islam terlihat dalam ajaran-

ajaran yang terkait dengan hukum Islam (syariah). Hukum Islam 

mengatur dua bentuk hubungan, yaitu hubungan antara manusia 

dengan Allah (ibadah) dan hubungan antara manusia dengan 

sesamanya (muamalah). Dalam bidang ibadah Allah dan 

Rasulullah sudah memberikan petunjuk yang rinci, sehingga 

dalam bidang ini tidak bisa ditambah-tambah atau dikurangi, 

sementara dalam bidang muamalah Allah dan Rasulullah hanya 

memberikan aturan yang global dan umum yang memungkinkan 

untuk dikembangkan lebih jauh dan lebih rinci. Pada bidang yang 

terakhir inilah dimungkinkan adanya pembaruan dan dinamika 

yang tinggi.2 1 

Dengan paparan singkat mengenai Islam di atas, maka dapat 

dijelaskan di sini bahwa masalah tradisi dan budaya Jawa sangat 

terkait dengan ajaran-ajaran Islam, terutama dalam bidang 

aqidah dan syariah. Kalaupun ada yang terkait dengan bidang 

akhlak, hal itu tidak dibicarakan dalam tulisan ini. Untuk melihat 

apakah tradisi dan budaya yang sudah mengakar di tengah-

tengah masyarakat Jawa itu sesuai dengan ajaran Islam atau 

tidak, maka hal itu dapat dikaji dengan mendasarkan diri pada 

ajaran-ajaran Islam yang terkait dengan bidang aqidah dan 

syariah. Sebab tradisi dan budaya Jawa seperti yang dijelaskan di 

atas menyangkut masalah keyakinan.  

                                                             
2 1  Dr. Marzuqi, M.Ag. hlm.10 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

26 
 

Seperti keyakinan akan adanya sesuatu yang dianggap ghaib 

dan memiliki kekuatan seperti Tuhan, dan juga menyangkut 

masalah perilaku ritual, seperti melakukan persembahan dan 

berdoa kepada Tuhan dengan berbagai cara tertentu, misalnya 

dengan sesaji atau dengan berdoa melalui perantara. Pada 

prinsipnya masyarakat Jawa adalah masyarakat yang religius, 

yakni masyarakat yang memiliki kesadaran untuk memeluk suatu 

agama. Hampir semua masyarakat Jawa meyakini adanya Tuhan 

Yang Maha Kuasa yang menciptakan manusia dan alam semesta 

serta yang dapat menentukan celaka atau tidaknya manusia di 

dunia ini atau kelak di akhirat. Yang perlu dicermati dalam hal 

ini adalah bagaimana mereka meyakini adanya Tuhan tersebut. 

Bagi kalangan masyarakat Jawa yang santri, hampir tidak 

diragukan lagi bahwa yang mereka yakini sesuai dengan ajaran-

ajaran aqidah Islam. Mereka meyakini bahwa tidak ada Tuhan 

yang berhak disembah selain Allah dan mereka menyembah 

Allah dengan cara yang benar.  

Sementara bagi kalangan masyarakat Jawa yang abangan, 

Tuhan yang diyakini bisa bermacam-macam. Ada yang 

meyakini-Nya sebagai dewa dewi seperti dewa kesuburan (Dewi 

Sri) dan dewa penguasa pantai selatan (Ratu Pantai Selatan). Ada 

juga yang meyakini benda-benda tertentu dianggap memiliki ruh 

yang berpengaruh dalam kehidupan mereka seperti benda-benda 

pusaka (animisme), bahkan mereka meyakini benda-benda 

tertentu memiliki kekuatan ghaib yang dapat menentukan nasib 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

27 
 

manusia seperti makam orang-orang tertentu (dinamisme). 

Mereka juga meyakini ruh-ruh leluhur mereka memiliki 

kekuatan ghaib, sehingga tidak jarang ruh-ruh mereka itu 

dimintai restu atau izin ketika mereka melakukan sesuatu. Jelas 

sekali apa yang diyakini oleh masyarakat Jawa yang abangan ini 

bertentangan dengan ajaran aqidah Islam yang mengharuskan 

meyakini Allah Yang Mahaesa. Tidak ada Tuhan yang berhak 

disembah selain Allah Swt. Orang yang meyakini ada Tuhan 

(yang seperti Tuhan) selain Allah maka termasuk golongan 

orang-orang musyrik yang sangat dibenci oleh Allah dan di 

akhirat kelak mereka diharamkan masuk ke surga dan tempatnya 

yang paling layak adalah di neraka (QS. al-Maidah (5): 72). 

Perbuatan seperti itu dinamakan perbuatan syirik yang dosanya 

tidak akan diampuni oleh Allah (QS. al-Nisa’ (4): 166).  

Tradisi dan budaya masyarakat Jawa yang lain yang perlu 

dikaji di sini adalah yang terkait dengan perilaku-perilaku ritual 

mereka. Masyarakat Jawa juga memiliki tradisi ziarah ke makam 

orang-orang tertentu dengan tujuan untuk mencari berkah atau 

memohon kepada para ruh leluhur atau orang yang dihormati 

agar memberikan dan mengabulkan apa yang mereka minta. 

Mereka juga memiliki tradisi melakukan upacara-upacara 

keagamaan (ritus) sebagai ungkapan persembahan mereka 

kepada Tuhan. Di antara tradisi yang terkait dengan ritus ini 

adalah upacara labuhan di pantai Parang Kusuma, upacara 

ruwatan, upacara kelahiran hingga kematian seseorang, upacara 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

28 
 

menyambut tahun baru Jawa yang sama dengan tahun baru 

Islam, dan bentukbentuk upacara ritual lainnya.  

Acara-acara ritual yang mereka lakukan seperti itu tidak 

bisa dimaknai hitam-putih saja, menyukutukan Allah dan 

dianggap perbuatan syirik. Islam Jawa yang sudah mengalami 

akulturasi dan sinkretisme pada beberapa ritual bermakna bahwa 

orang Islam di jawa sebenarnya secara kaffah dia menyadari 

bahwa hanya Allah yang mampu memberi apa yang mereka 

minta, namun dengan tanpa meninggal tradisi yang sebelumnya 

dianut olehh nenek moyang mereka. Sesaji dimaknai dengan 

shadaqah pada makhluk Allah yang lain. Dengan catatan hati 

mereka hanya ada satu kalimatullah. Jika pemakanaan terhadap 

ritual lebih fleksibel maka anggapan terhadap golongan lain akan 

lebih damai dan tidak saling mengkafirkan satu dengan yang lain. 

Syariah Islam mengatur masalah ibadah (ibadah mahdlah) 

dengan tegas dan tidak dapat ditambah-tambah atau dikurangi. 

Tatacara ibadah kepada Allah ditetapkan dalam bentuk shalat, 

zakat, puasa, dan haji yang didasari dengan iman (kesaksian akan 

adanya Allah yang satu dan Muhammad sebagai Rasulullah). 

Semua bentuk ibadah ini sudah diatur tatacaranya dalam sumber 

ajaran Islam. Segala bentuk amalan yang belum ada pada masa 

nabi yang berkaitan dengan perilaku ibadah yang belum 

ditetapkan oleh al-Quran atau hadis disebut bid’ah. Dan bid’ah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

29 
 

dibagi menjadi dua; hasanah dan mazmummah.2 2 Dewasa ini, 

banyak golongan radikal yang kemudian begitu mudah 

membid’ahkan golongan lain. Jika ini terus dibiarkan maka Islam 

yang Rahmatan lil alamin memiliki peluang besar untuk 

terpecah. Kemoderatan yang menjadi ciri khas Islam Indonesia 

akan terkikis. Padahal di sisi lain bahwa kekuatan Islam 

Indonesia adalah terletak pada nilai kemoderatan tersebut, 

sehingga tidak mudah untuk diprovokasi.   

 

B. Mengenal Islam Kejawen 

Relasi antara Islam dan budaya Jawa layaknya dua sisi mata 

uang yang tidak terpisahkan. Pada satu sisi, Islam hadir dan 

berkembang dipengaruhi oleh kultur atau budaya Jawa. Di sisi 

lain, budaya jawa dipengaruhi oleh khazanah Islam yang begitu 

beragam. Pertemuan keduanya menunjukkan karakter yang khas 

berbentuk budaya yang sinkretis yaitu Islam Kejawen. Pola itu 

bermakna bahwa antara Islam dan budaya Jawa mempunyai 

keterkaitan yang saling menguntungkan satu sama lain. 

Akomodasi budaya Jawa terhadap ajaran Islam memiliki asas 

kemanfaatan yang besar, dan begitupun sebaliknya. 

Kejawen adalah sebuah kepercayaan atau mungkin boleh 

dikatakan agama yang terutama dianut di pulau Jawa oleh suku 

                                                             
2 2  Dr. Marzuqi, M.Ag. hlm 11-12. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

30 
 

Jawa dan suku bangsa lainnya yang menetap di Jawa. Kata 

‘Kejawen’ berasal dari kata Jawa, sebagai kata benda yang 

memiliki arti dalam bahasa Indonesia yaitu segala yang 

berhubungan dengan adat dan kepercayaan Jawa (kejawaan). 

Penamaan ‘kejawen’ bersifat umum, biasanya karena bahasa 

pengantar ibadahnya menggunakan bahasa Jawa. Dalam konteks 

umum, kejawen merupakan bagian dari agama lokal Indonesia. 

Kejawen dalam opini umum berisikan tentang seni, budaya, 

tradisi, ritual, sikap serta filosofi orang-orang Jawa. Kejawen 

juga memiliki arti spiritualistis  suku Jawa. Penganut ajaran 

Kejawen biasanya tidak menganggap ajarannya sebagai agama 

dalam pengertian seperti agama monoteistik, seperti Islam atau 

Kristen, tetapi lebih melihatnya sebagai seperangkat cara 

pandang dan nilai-nilai yang dibarengi dengan sejumlah laku 

(mirip dengan ‘ibadah’). Ajaran kejawen biasanya tidak terpaku 

pada aturan yang ketat, dan menekankan pada konsep 

“keseimbangan”. Simbol-simbol “laku” biasanya melibatkan 

benda-benda yang diambil dari tradisi yang dianggap asli Jawa, 

seperti keris, wayang, pembacaan mantera, penggunaan bunga-

bunga tertentu yang memiliki arti simbolik, dan sebagainya. 

Akibatnya banyak orang (termasuk penghayat kejawen sendiri) 

yang dengan mudah mengasosiasikan kejawen dengan praktek 

klenik dan perdukunan. 

Kejawen adalah faham orang Jawa atau aliran kepercayaan 

yang muncul dari masuknya berbagai macam agama ke Jawa. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

31 
 

Kejawen mengakui adanya Tuhan Gusti Allah tetapi juga 

mengakui mistik yang berkembang dari ajaran tasawuf agama-

agama yang ada sebelum Islam masuk. Tindakan tersebut dibagi 

tiga, yaitu tindakan simbolis dengan religi, tindakan simbolis 

dalam tradisi, dan tindakan simbolis dalam seni2 3. Bagi orang 

jawa, hakikat kejawen adalah kebatinan, artinya mistisisme atau 

secara literal adalah ilmu tentang sesuatu yang berada di batin. 

Islam kejawen mempertahankan aspek-aspek budaya dan 

agama pra-Islam. Selain itu juga memasukkan konsep-konsep 

sufi mengenai kewalian, jalan mistik dan kesempurnaan manusia 

diterapkan dalam formulasi suatu kultus kraton (imperial cult). 

Salah satu ciri khas Islam kejawen yang paling mencolok adalah 

kecepatan dan kedalamannya melakukan penetrasi masyarakat 

Hindu-Budha yagn sudah lama mengakar dalam tradisi 

masyarakat Jawa. 

Dalam diktrin ketauhidan, Islam kejawen tidak berbeda 

dengan Islam syariat. Keduanya sama-sama penganut 

monoteisme yang menempatkan Allah sebagai satu-satunya 

Tuhan (tauhidullah) tanpa adanya sekutu. Letak pembeda antara 

                                                             
2 3Tindakan simbolis dalam religi, adalah contoh kebiasaan orang Jawa yang percaya 

bahwa Tuhan adalah zat yang tidak mampu dijangkau oleh pikiran manusia, karenanya 

harus di simbolkan agar dapat di akui keberadaannya, misalnya dengan menyebut Tuhan 

dengan Gusti Ingkang Murbheng Dumadi, Gusti Ingkang Maha Kuaos, dan sebagainya. 
Tindakan simbolis dalam tradisi dimisalkan dengan adanya tradisi upacara kematian, 

yaitu mendoakan orang yang meninggal pada tiga hari, tujuh hari, empat puluh hari, 

seratus hari, satu tahun, dua tahun, tiga tahun, dan seribu harinya setelah seseorang 

meninggal (tahlilan). Dan tindakan simbolis dalam seni dicontohkan dengan berbagai 

macam warna yang terlukis pada wajah wayang kulit; warna ini menggambarkan karakter 

dari masing-masing tokoh dalam wayang. 



https://www.academia.edu/


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

33 
 

ritualnya terdiri dari slametan, atau perjamuan untuk 

lingkungan tetangga, yang diadakan dengan tujuang agar 

slamet, yakni satu keadaan psikologis tanpa gangguan-

gangguan emosional. Dengan satu kompleks 

kepercayaan-kepercayaan tentang roh dan praktek 

penyembuhan, varian agama abangan mencerminkan 

pemberian tekanan pada aspek-aspek animisme dari 

sinkretisme Jawa secara keseluruhan. 

2. Golongan Santri 

Santri tidak harus didapati hidup berkelompok 

dalam satu lingkungan rukun tetangga, meskipun 

kelompok-kelompok rumah yang dihuni oleh orang-

orang santri mungkin saja ditemukan di berbagai tempat 

di kota atau daerah pedalaman, seperti di masjid dan 

tempat tinggal para kiai. Kelompok rumah-rumah di 

sekitar masjid meliputi apa yang dikenal sebagai 

kompleks tempat tinggal santri-santi sekitar rumah kiai 

yang disebut pesantren. 

Untuk mengidentifikasikan seorang disebut sebagai 

santri memang agak sulit, semua tertgantung kepada 

pengertian orang itu sendiri mengenai santri. Banyak 

yang menganggap santri adalah seorang yang taat 

kepada agama, seroang yang secara teratur dan dengan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

34 
 

patuh melakukan ritual-rital yang diwajibkan, seorang 

murid pesantren, seorang yang mempunyai pengetahuan 

tentang isi Quran dan sebagainya. Tidak ada proses 

inisiasi yang dapat dipakai sebagai pegangan untuk 

mengetahui idenfitikasi santri, tidak ada keanggotaan 

yang formal. Dengan demikian, maka meskipun secara 

relatif sudah jelas apa itu ciri-ciri tradisi agama santri, 

seringkali tidak terlalu jelas siapa-siapa saja yang 

dianggap sebagai santri. 

3. Golongan Priyayi 

Istilah priyayi mengacu kepada orang-orang dari 

kelas sosial tertentu, yang menurut hukum merupakan 

kaum elite tradisional. Ia mengacu kepada orang-orang 

yang berbeda dari rakyat biasa. Kaum priyayi dibedakan 

dari rakyat biasa karena memiliki gelar-gelar 

kehormatan yang terdiri dari berbagai tingkat menurut 

hak dan kewajiban. Gelar-gelar tersebut seperti Raden, 

Raden Mas, Raden Panji, Raden Tumenggung, Raden 

Ngabehi, Raden Mas Panji, dan Raden Mas Aria. Gelar-

gelar tersebut dicantumkan dalam bentuk singkatan di 

depan nama orang yang bergelar itu. Bukan hanya pria, 

kaum perempuan juga berhak mempunyai gelar seperti 

Raden Roro, Raden Ajeng, dan Raden Ayu. Dalam 

kepercayaan, priyayi mendapat bermacam macam 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

35 
 

kepercayaan agama dan bukan hanya satu tradisi agama 

yang merupakan varian dari sistem agama orang-orang 

Jawa pada umumnya.  

Priyayi Santri adalah sebutan untuk priyayi yang 

secara aktif melibatkan diri dalam agama Islam. 

Ketaatan mereka kepada agama dapat diungkapkan 

dalam mistik atau dengan jalan menekuni tulisan-tulisan 

tentang Islam. Kedua, Priyayi Abangan adalah sebutan 

untuk priyayi yang tidak begitu menghiraukan tentang 

Islam. Sebagian dari mereka malah sama sekali tidak 

memperdulikan soal agama. Tetapi ada pula priyayi yang 

bukan orang tidak beragama. Mereka mungkin saja 

memeluk agama leluhur mereka yaitu agama Jawa.  

 

D. Eksistensi Aliran Islam Kejawen di Indonesia 

Berikut adalah aliran-aliran kebatinan yang terkenal di 

Indonesia : 

1) Hardapusara adalah yang tertua diantara kelimanya, 

yang dalam tahun 1895 didirikan oleh Kyai 

Kusumawicitra, seorang petani desa kemanukan dekat 

purworejo. Ia konon mendapatkan ilmu setelah 

menerima wangsit, kemudian ajaran-ajarannya disebut  

kawruh kasunyatan gaib. Para pengikutnya mula-mula 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

36 
 

adalah seorang priyayi dari purworejo dan beberapa 

kota lain di daerah Bagelan. Organisasi ini dahulu 

pernah berkembang dan mempunyai cabang-

cabangnya di berbagai kota di Jawa Tengah, Jawa 

Timur, dan juga Jakarta. Jumlah anggotanya konon 

sudah mencapai beberapa ribu orang. Ajaran-ajarannya 

termaktub dalam dua buah buku yang oleh para 

pengikutnya sudah hampir dianggap keramat, yaitu 

Buku Kawula Gusti dan Wigati. 

2) Susila Budi (SUBUD) didirikan pada tahun 1925 di 

Semarang. Sekarang berpusat di Jakarta. Budaya ini 

tidak mau disebut sebagai budaya aliran kebatinan, 

melainkan menamakan dirinya pusat latihan kejiwaan. 

Anggota-anggotanya yang berjumlah beberapa ribu itu 

tersebar di berbagai kota di seluruh Indonesia dan 

mempunyai sebanyak 87 cabang di luar negeri. Banyak 

dari para pengikutnya adalah orang Asia, Eropa, 

Australia dan Amerika. Doktrin ajaran organisasi itu 

dimuat dalam buku berjudul Susila Budhi Dharma, 

kecuali gerakan itu juga menerbitkan majalah berkala 

berjudul Pewarta Kejiwaan Subud. 

3) Pagguyuban Ngesti Tunggal, atau lebih terkenal 

dengan nama Pangestu adalah sebuah budaya aliran 

kebatinan lain yang jangkauannya luas. Gerakan ini 

didirikan oleh Soenarto, yang di antara tahun 1932 dan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

37 
 

1933 menerima wangsit yang oleh kedua orang 

pengikutnya dicatat dan kemudian diterbitkan menjadi 

buku Sasangka Djati. 

Pangestu didirikan di Surakarta pada bulan Mei 

1949, dan anggota-anggotanya yang kini sudah 

berjumlah 50.000 orang terbesar di banyak kota di 

Jawa, terutama berasal dari kalangan priyayi. Namun 

anggota yang berasal dari daerah pedesaan juga banyak 

yaitu yang tinggal di pemukiman transmigrasi di 

Sumatera dan Kalimantan. Majalah yang keluarkan 

organisasi itu Dwijawara merupakan tali pengikat bagi 

para anggotanya yang terbesar itu. 

4) Paguyuban Sumarah juga merupakan organisasi 

besar yang dimulai sebagai suatu kelompok kecil, 

dengan pemimpinnya bernama R. Ng. Sukirno Hartono 

dari Yogyakarta. Ia mengaku menerima wahyu pada 

tahun 1935. Pada akhir tahun 1940an kelompok itu 

mulai mundur, namun berkembang kembali tahun 1950 

di Yogyakarta. Jumlah anggotanya kini sudah 

mencapai 115.000 orang baik yang berasal dari 

golongan priyayi maupun dari kelas-kelas masyarakat 

lain. 

5) Sapta Darma adalah yang termuda dari kelima 

gerakan kebatinan yang terbesar di Jawa yang didirikan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

38 
 

tahun 1955 oleh guru agama bernama Hardjosaputro, 

yang kemudian mengganti namanya menjadi Panuntun 

Sri Gutomo. Beliau berasal dari desa Keplakan dekat 

Pare. Berbeda dengan keempat organisasi yang lain, 

Sapta Darma beranggotakan orang-orang dari daerah 

pedesaan dan orang-orang pekerja kasar yang tinggal 

di kota-kota. Walaupun demikian para pemimpinnya 

hampir semua priyayi. Buku yang berisi ajarannya 

adalah Kitab Pewarah Sapta Darma.. 

Walaupun budaya aliran kebatinan ada di seluruh 

daerah di Jawa, namun Surakarta sebagai pusat 

kebudayaan Jawa agaknya masih merupakan tempat 

dimana terdapat paling banyak organisasi kebatinan 

yang penting. Dalam tahun 1970 ada 13 organisasi 

kebatinan di sana, lima diantaranya dengan anggota 

sebanyak antara 30-70 orang, tetapi ada satu yang 

anggotanya sekitar 500 orang dalam tahun 1970. 

Sepuluh lainnya adalah organisasi-organisasi yang 

besar, yang berpusat di kota-kota lain seperti Jakarta, 

Yogyakarta, Madiun, Kediri dan sebagainya.2 6 

                                                             
2 6 Mas Thiwul “Sejarah Beberapa Macam Aliran Kebatinan” diakses dari 

blogkejawen.blogspot.com/2011/02/sejarah-beberapa-macam-aliran-

kebatinan.html?m=1, pada tanggal 22 September 2019 pukul 22.00. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

39 
 

Masyarakat Jawa sangat kental dengan masalah 

tradisi dan agama. Semua itu bisa diketahui dari 

pandangan para tokoh masyarakat dan ulama yang ada, 

serta tingkah laku masyarakatnya. Seorang tokoh 

agama berpendapat bahwa budaya jawa merupakan 

budaya yang unik, karena budaya tersebut menyangkut 

kepercayaan dan keyakinan masyarakat, dan 

pelaksanaannya berkaitan dengan ritual-ritual. 

Kebudayaan ini sudah ada sejak dahulu kala, budaya 

ini berupa upacara adat seperti sedekah bumi, slametan 

dan lain-lain. Budaya pada masyarakat jawa, bukan 

hanya berupa tradisi dan upacara adat saja, melainkan 

berupa kesenian, seperti wayang kulit, ketoprak, 

gamelan dan lain-lain. Tradisi jawa sangatlah menarik, 

sehingga harus dipertahankan dan di lestarikan, karena 

setiap daerah memiliki adat masing-masing. Jika itu 

dihilangkan, maka akan menghilangkan pula ciri khas 

daerah tersebut.2 7 

 

 

                                                             
2 7 Setyo Hari Kharisma, Skripsi Pengaruh Islam dan Budaya Kejawen terhadap 

perilaku Masyarakat Dusun Ngudi, Desa Kalangan, Blora, Jateng, (UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta: 2017),  hlm. 36 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

40 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 







Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

43 
 

Secara lebih rinci, berikut penjelasan tentang walisongo : 

a. Maulana Malik Ibrahim atau Maulana Makdum Ibrahim As-

Samarkandy diperkirakan lahir di Samarkand, Asia Tengah 

pada paruh awal abad ke 14. Maulana Malik Ibrahim juga 

disebut Syekh Maghribi Zuhri, sebelum beliau tiba di Jawa 

pernah singgah dab bermukim di Campa. Disini beliau 

menikahi putri raja dan dikaruniai seorang putra yang 

bernama Raden Rahmat yang kemudian terkenal dengan 

nama Sunan Ampel Surabaya. Aktivitas yang dilakukan 

Maulana Malik Ibrahim yaitu berdagang dengan cara 

membuka warung, warung itu menyediakan kebutuhan 

pokok dengan harga murah, selain itu juga menyediakan diri 

mengobati masyarakat secara gratis. Beliau juga 

mengajarkan cara-cara bercocok tanam. 

b. Sunan Ampel, merupakan putera Maulana Malik Ibrahim. 

Nama Ampel sendiri diidentikkan dengan nama tempat 

dimana Raden Rahmat lama bermukim, yaitu daerah Ampel 

atau Ampel Denta kota Wonokromo sekarang masuk daerah 

Kota Surabaya, Jawa Timur. Raden Rahmat menikah 

dengan puteri seorang Adipati di Tuban. Dari perkawinan 

tersebut dikaruniai beberapa putera dan puteri, diantaranya 

yang menajdi penerusnya adalah Sunan Bonang dan Sunan 

Drajat. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

44 
 

c. Sunan Giri, ia memiliki nama kecil Raden Paku atau 

Muhammad Ainul Yakin. Sunan Giri lahir di Blambangan 

(kini banyuwangi) pada 1442M. Ayahnya adalah Maulana 

Ishak saudara kandung Maulana Malik Ibrahim. Maulana 

Ishak berhasil mengIslamkan isterinya, namun gagal 

mengIslamkan sang mertua. Oleh karena itu, ia 

meninggalkan keluarga isterinya untuk berkelana hingga 

Samudra Pasai. 

d. Sunana Bonang atau Maulana Ibrahim adalah anak Sunana 

Ampel atau cucu Maulana Malik Ibrahim. Nama kecilnya 

adalah Raden Makdum Ibrahim. Lahir pada 1449 M dari 

seorang perempuan bernama Nyai Ageng Manila atau Dewi 

Condrowati. Sunan Bonang belajar agama di pesantren 

ayahnta di Ampel Denta. Setelah beranjak dewasa, ia 

berkelana untuk berdakwah di berbagai pelosok Pulau Jawa. 

Mula-mula ia berdakwah di  Kediri yang mayoritas 

masyarakatnya beragama Hindu dan disana beliau 

mendirikan Masjid Sangkal Daha. 

e. Sunan Kalijaga adalah seorang diantara wali yang namanya 

paling banyak disebut masyarakat Jawa. Menurut Babad 

Tanah Jawi, Sunan Kalijaga adalah Putra Wilwatikta. 

Adipati Tuban. Nama aslinya Raden Said atau Raden Sahid, 

menurut abbad dan serat Sunan Kalijaga juga dissebut 

Syekh Malaya. Peninggalan Sunan Kalijaga lainnya adalah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

45 
 

gamelan yang diberi nama Kanjeng Kyai Nagawilaga dan 

Kanjeng Kyai Guntur Madu. 

f. Sunan Gunung Jati atau Syarif Hidayatullah lahir di Makkah 

pada tahun 1448 M. Selang beberapa waktu Islamisasi di 

kalangan masyarakat Caruban dilakukan secara massif. 

Dalam upaya akselerasi ajaran Islam ke masyarakat 

pedlaman tatar sunda, sunan Gunung Jati melakukan dua 

tahapan kebijakan strategis. 

g. Sunan Drajat, nama kecilnya Raden Qasim merupakan anak 

Sunan Ampel dengan demikian beliau bersaudara dengan 

Sunan Bonang. Diperkirakan Sunan Drajat yangbergelar 

Raden syafiuddin hasyim lahir pada 1470 M. Sunan Drajat 

mendapat tugas pertama kali dari ayahnya untuk berdakwah 

ke pesisir Gresik melalui Laut. 

h. Sunan Kudus, riwayatnya dikenal ketika masih bernama 

Raden Amir Haji yang menikah dengan Sewi Siti Rahil binti 

Sunan Bonang. Hubungnnnya yang erat dnegan Sunan 

Bonang hingga diambil jadi mantunya. Sunan Kudus 

sebagai ulama besar terkenal menguasai Ulumul Hadis, 

Ilmu Tafsir Al Quran, Ilmu Sastra. Mantiq, dan terutama 

Ilmu Fiqh. Oleh karena itu, diantara walisanga beliau 

dijuluki waliyil ilmi (gudangnya ilmu). Sementara di bidang 

kesenian, sunan Kudus terkenal ciptaannya gending 

maskumambang dan mijil.  





Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

47 
 

sebagian besar masyarakat Jawa, mulai dari perkotaan, 

perdesaan, dan pegunungan. Islam benar-benar menjadi agama 

yang mengakar.3 2 

Walisongo adalah nama suatu dewan da’wah atau dewan 

mubaligh. Apabila ada salah seorang wali tersebut pergi atau 

wafat maka akan segera diganti oleh wali lainnya. Era walisongo 

adalah era berakhirnya dominasi Hindu-Budha dalam budaya 

Nusantara untuk digantikan dengan kebudayaan Islam. Mereka 

adalah simbiol penyebaran Islam di Indonesia. Khusunya di 

Jawa. Tentu banyak tokoh lain yang juga berperan, namun 

peranan mereka yang sangat besar dalam mendirikan keadaan 

Islam di jawa, juga pengaruhnya terhadap kebudayaan 

masyarakat secara luas serta dakwah secara langsung, membuat 

“Sembilan wali” ini lebih banyak disebut dibanding yang lain. 

Para wali ini mendirikan masjid, baik sebagai tempat ibadah 

maupun sebagai tempat menggajarkan agama, konon, 

mengajarkan agama di serambi masjid ini, merupakan lembaga 

pendidikan tertua di jawa yang sifatnya lebih demokratis. Pada 

masa perkembangan Islam, sistem seperti ini disebut “gurukula”, 

yaitu seorang guru menyampaiakan ajarannya keepada beberapa 

murid yang duduk di depannya, sifatnya tidak masal bahkan 

rahasia seperti yang dilakukan oleh Syekh Siti Jenar. Selain 

                                                             
3 2 BudionoHadiSutrisno, SejarahWalisongoMisiPengIslaman di Tanah Jawa, 

Yogyakarta: Graha Pustaka, 2009) hlm.5 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

48 
 

prinsip-prinsip keimanan dalam Islam, ibadah, masalaj moral 

juga diajarkan ilmu-ilmu kanuragan, kekebalan, dan bela diri.3 3 

Kesembilan wali ini mempunyai peranan yang sangat 

penting dalam penyebaran agama Islam di pulau Jawa pada abad 

ke-15. Adapun peranan walisongo dalam penyebaran agama 

Islam antara lain: 

1. Sebagai pelopor penyebarluasan agama Islam kepada 

masyarakat yang belum banyak mengenal ajaran Islam di 

daerahnya masing-masing. 

2. Sebagai para pejuang yang gigih dalam membela dan 

mengembanhgkan agama Islam di masa hidupnya. 

3. Sebagai orang-orang yang ahli di bidang agama Islam. 

4. Sebagai orang yang dekat dengan Allah SWT karena terus 

menerus beribadah kepada-Nya, sehingga memiliki 

kemampuan yang lebih. 

5. Sebagai pemimpin agama Islam di daerah penyebarannya 

masing-masing, yang mempunyai jumlah pengikut cukup 

banyak di kalangan masyarakat Islam. 

6. Sebagai guru agama Islam yang gigih mengajarkan agama 

Islam kepada para muridnya. 

7. Sebagai kiai yang menguasai ajaran agama Islam dengan 

cukup luas. 

                                                             
3 3Mukhlis Eni, Sejarah Kebudayaan Indonesia (Sistem Sosial), (Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada, 2009), hlm 128-129. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

49 
 

8. Sebagai tokoh masyarakat Islam yang disegani pada masa 

hidupnya. 

Berkat kepeloporan dan perjuangan wali sembilan itulah, 

maka agama Islam menyebar ke seluruh pulau Jawa bahkan 

sampai ke seluruh daerah di Nusantara.3 4 

 

C. Keteladanan Islam Nusantara  

Islam hadir sebagai agama yang menjunjung tinggi nilai 

perdamaian dan kerukunan. Sebagai buktinya ialah keteladanan 

nilai toleransi. Soal beragama sebuah sikap yang perlu 

dikedepankan mengingat pluralitas masyarakat Indonesia yang 

tidak saja karena keanekaragaman suku, ras, dan bahasa, tetapi 

juga dalam agama. Beberapa kasus yang terjadi dalam kurun 

waktu terakhir di negeri ini memberikan kesan yang kuat 

bagaimana perbedaan di atas menjadi alat provokasi dalam 

menimbulkan ketegangan dan kekerasan yang tidak semestinya 

terjadi. Oleh karena itu, toleransi menjadi kebutuhan mendesak 

yang perlu diperhatikan oleh bangsa Indonesia dengan 

merumuskan kembali sikap tersebut, terutama terkait 

keberagamaan, dengan baik dan benar di tengah masyarakat yang 

plural.3 5 

                                                             
3 4Aulia Urrohman, peran walisongo dalam penyebaran Islam di Indonesia, Uin 

Syarif Hidayatullah, hlm.14 
3 5 Evi Fatimatur Rusydiyah dkk, dalam “Islamica: Jurnal Studi KeIslaman “, Vol. 10, 

No.1, Nilai-nilaai toleraansi dalam Islam pada buku tematik kurikulum 2013, hlm.278 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

50 
 

Dalam konteks sejarah Islam, sikap toleransi telah 

diletakkan pada saat awal Nabi Muhammad membangun Negara 

Madinah. Sesaat setelah Nabi Muhammad hijrah ke Kota 

Madinah, beliau segera melihat adanya pluralitas yang terdapat 

di tempat tersebut. Pluralitas yang dihadapi Nabi antara lain tidak 

hanya karena perbedaan etnis semata, tetapi juga perbedaan yang 

disebabkan agama. Madinah tidak bersifat homogen dalam hal 

agama, tetapi di Madinah di samping yang beragama Islam, 

terdapat pula penduduk yang beragama Yahudi, Nasrani, dan 

kaum Pagan.  

Melihat fenomena tersebut Nabi berinisiatif untuk 

membangun kebersamaan yang dilandasi oleh kemajemukan. 

Inisiatif itu kemudian melahirkan apa yang dikenal dengan 

Piagam Madinah.10 dari dokumen ini diketahui bahwa Islam 

mengajarkan umatnya untuk saling menghormati, bukan hanya 

kepada sesama umat Islam, tetapi juga kepada mereka yang 

berbeda agama dan keyakinan. Kebijakan yang dilakukan oleh 

Rasulullah tersebut tentu tidak berangkat dari ruang kosong, 

melainkan dengan pijakan yang terdapat dalam al-Qur’ân. 

Beberapa ayat al-Qur’ân mensinyalir pentingnya sikap toleransi, 

seperti yang terdapat dalam Q.S. al-Baqarah [2]: 256, Q.S. al-

Kahf [18]: 29, dan Q.S. Yûnus [10]: 99. Ayat-ayat tersebut 

menjadi dasar tentang adanya kebebasan manusia untuk 

menentukan pilihan atas agamanya.  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

51 
 

Prinsip-prinsip itulah yang mendasari kebijakan politik 

umat Islam tentang kebebasan beragama. Meskipun tidak 

sepenuhnya sama dengan yang ada di zaman modern ini, namun 

prinsip-prinsip kebebasan beragama dalam zaman klasik itu 

memiliki kesamaan dengan yang terjadi sekarang. Kebijaksanaan 

dan kebijakan Rasulullah dalam membangun peradaban di 

Madinah dalam soal membangun toleransi beragama kemudian 

diikuti oleh Umar al-Khatab yang pada tahun 636 M. 

menandatangani Perjanjian Aelia dengan kaum Kristen di 

Yerusalem. Sebagai pihak yang menang perang, Umar tidak 

menerapkan politik pembantaian terhadap pihak Kristen.  

Karen Armstrong memuji sikap ‘Umar dan keluhuran sikap 

Islam dalam menaklukkan Yerusalem, yang belum pernah 

dilakukan para penguasa mana pun sebelumnya. Umar telah 

mengekspresikan sikap ideal kasih sayang terhadap penganut 

agama selain Islam. Ia memimpin satu penaklukan yang sangat 

damai dan tanpa tetesan darah di mana kota itu belum pernah 

menyaksikannya sepanjang sejarahnya yang panjang dan tragis. 

Saat ketika kaum Kristen menyerah tidak ada pembunuhan di 

sana, tidak ada penghancuran properti, tidak ada pembakaran 

simbol-simbol agama lain, tidak ada pengusiran atau 

pengambilalihan, dan tidak ada usaha untuk memaksa penduduk 

Yerusalem memeluk Islam. Jika sikap toleran terhadap penduduk 

yang ditaklukkan dari Kota Yerusalem itu dijadikan sebagai 

tanda integritas kekuatan monoteistik, maka Islam telah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

52 
 

memulainya untuk masa yang panjang di Yerusalem, dengan 

sangat baik tentunya.  

Toleransi Islam terhadap kaum Yahudi dan agama lain 

sebenarnya tercatat dengan tinta emas dalam sejarah. Setelah 

diusir dari Spanyol, kaum Yahudi ditampung dan dilindungi di 

wilayah Turki Utsmani. Sebagai contoh, di Yerusalem, di masa 

pemerintahan Sultan Sulaiman Agung (1520-1566), Yahudi 

hidup berdampingan dengan kaum Muslim. Sejumlah 

pengunjung Yahudi dari Eropa sangat tercengang dengan 

kebebasan yang dinikmati kaum Yahudi di Palestina. Pada tahun 

1535, David dei Rossi, seorang Yahudi Italia, mencatat bahwa di 

wilayah Utsmani, kaum Yahudi bahkan memegang posisi-posisi 

di pemerintahan, sesuatu yang mustahil terjadi di Eropa.  

Untuk menyederhanakan konteks sejarah di atas, Nurcholis 

Madjid, menjelaskan bahwa nilai keIslaman itu tidak hanya 

dipandang dari sudut internal umat Islam dalam berhubungan 

umat seagama tetapi bagaimana sikap orang Islam terhadap 

agama lain yaitu mampukah ia membangun sikap saling 

bertoleransi dalam beragama. Karena sebenarnya kesempurnaan 

agama Islam adalah karena agama ini bersifat mengayomi semua 

agama yang ada dan sikap itulah yang dahulu dilakukan oleh 

Nabi dan para sahabatnya kepada umat lain. Toleransi dalam 

kehidupan keagamaan yang ditawarkan oleh Islam begitu 

sederhana dan rasional. Islam mewajibkan para pemeluknya 

membangun batas yang tegas dalam hal akidah dan kepercayaan, 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

53 
 

sambil tetap menjaga prinsip penghargaan atas keberadaan para 

pemeluk agama lain dan menjaga hak-hak mereka sebagai 

pribadi dan anggota masyarakat. Pembatasan yang tegas dalam 

hal akidah atau kepercayaan ini merupakan upaya Islam untuk 

menjaga para pemeluknya agar tidak terjebak pada sinkretisme.  

Bersikap toleransi di sini memiliki batasan-batasan terutama 

berhubungan dengan masalah akidah. Ajaran Islam dengan tegas 

juga melarang para pemeluknya untuk berperilaku seperti para 

penganut agama lain. Namun, pada saat bersamaan Islam pun 

menyerukan untuk menghormati dan memandang orang lain 

yang berbeda agama sebagai pribadi yang utuh dengan segala 

hak dan kewajibannya yang mesti dihargai. Islam melarang para 

pemeluknya untuk mencaci-maki orang lain dan melarang segala 

bentuk perlakuan yang bisa mencederai kehidupan bersama 

dalam sebuah masyarakat.3 6 

Islam pada esensinya memandang manusia dan 

kemanusiaan secara sangat positif dan optimistis. Menurut Islam, 

manusia berasal dari satu asal yang sama, yaitu keturunan Adam 

dan Hawa. Dari sinilah kemudian manusia berkembang menjadi 

bersuku-suku, berkaum-kaum atau berbangsa-bangsa lengkap 

dengan kebudayaan dan peradaban khas masing-masing. 

Perbedaan ini mendorong manusia untuk saling mengenal dan 

                                                             
3 6 Evi Fatimatur Rusydiyah dkk, dalam “ Islamica: Jurnal Studi KeIslaman “, Vol. 

10, No.1, Nilai-nilaai toleraansi dalam Islam pada buku tematik kurikulum 2013, 

hlm.281-282 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

54 
 

menumbuhkan apresiasi serta penghormatan satu sama lain. 

Dalam pandangan Islam, perbedaan di antara umat manusia 

bukanlah karena warna kulit dan bangsa, tetapi hanyalah 

tergantung pada tingkat ketakwaan masing-masing kepada 

Tuhan. Inilah yang menjadi dasar perspektif Islam tentang 

“kesatuan umat manusia”, yang pada gilirannya akan mendorong 

berkembangnya solidaritas antarmanusia.. Maka toleransi dalam 

Islam bukan hanya doktrin, namun juga hal yang menyejarah, 

dan pada akhirnya menjadi tradisi yang senantiasa tumbuh subur 

di Nusantara. 3 7 

Pluralisme Agama merupakan keberagaman agama dalam 

masyarakat menjadikan hidup ini lebih berwarna. Keberagaman 

tersebut dapat diimbangi dengan sikap toleransi. Sebab, jika 

keberagaman agama tidak disertai dengan sikap toleransi akan 

mengakibatkan perpecahan maupun konflik dalam masyarakat. 

Pemikiran pluralisme agama muncul pada masa yang disebut 

pencerahan (Enlightenment) Eropa tepatnya pada abad ke 18 

masehi, masa yang sering disebut sebagai titik permulaan 

bangkitnya gerakan pemikiran modern. Adapun sebab-sebab 

Pluralisme ialah dipengaruhi oleh 2 faktor, yakni Faktor Internal 

yang meliputi (Kontradiksi seputar masalah teologis, Aqidah 

ketuhanan, Aqidah keterpilihan, Aqidah pembebasan dan 

keselamatan juga Konflik-konflik sejarah). Faktor Eksternal 

                                                             
3 7 Ibid, hlm.283-284 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

55 
 

yang meluputi (Faktor sosio-politis dan Faktor keilmuan). 

Beberapa refleksi untuk menganalisa beberapa implikasi teori 

pluralisme agama yakni ada dua macam, Terminasi Agama-

Agama dan Pluralisme Formalistik. 

Dalam realitasnya, Indonesia adalah sebuah negara dengan 

mayoritas populasinya muslim sunni (85% - 90%). Muslim sunni 

Indonesia menganut pemikiran syafi’i dengan berbagai 

interprstasi tentang Islam. Dua organisasi Islam mainstream 

dengan orientasi pluralistik diikuti oleh lebih dari ratusan juta 

umat muslim. Mayoritas muslim Indonesia percaya bahwa Islam 

bisa diimplementasikan dengan nilai-nilai tradisional Indonesia 

yang di beberapa sisi di warnai oleh tradisi hindu dan budha. 

Islam yang diamalkan cak nur adalah Islam substantif, Islam non 

simbol-simbol, nir kekerasan dan intoleransi. Lebih dari itu, cak 

nur juga telah memberikan teladan pada kita, regenerasi bangsa, 

untuk mendakwakan Islam yang ramah, bukan Islam marah, 

Islam yang merangkul, bukan Islam yang gemar memukul. Islam 

yang siap siap memberikan pertolongan, bukan Islam pentungan. 

Islam dengan bertradisi Indonesia, bukan Islam Saudi arabiah 

atau barat-eropa. 

Dalam keteladanan Islam Indonesia bisa di aplikasikan 

melalui nilai toleransi antar umat beragama. Bersikap toleransi 

di sini memiliki batasan-batasan terutama berhubungan dengan 

masalah akidah. Ajaran Islam dengan tegas juga melarang para 

pemeluknya untuk berperilaku seperti para penganut agama lain. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

56 
 

Namun, pada saat bersamaan Islam pun menyerukan untuk 

menghormati dan memandang orang lain yang berbeda agama 

sebagai pribadi yang utuh dengan segala hak dan kewajibannya 

yang mesti dihargai. Islam melarang para pemeluknya untuk 

mencaci-maki orang lain dan melarang segala bentuk perlakuan 

yang bisa mencederai kehidupan bersama dalam sebuah 

masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

57 
 

 

 

BAB V  

Sinkretisme dan Akulturasi Budaya 
 

  

A. Damainya Islam Nusantara  

Islam menurut bahasa berarti selamat sentosa, artinya 

memelihara dalam keadaan selamat sentosa atau menyerahkan 

diri, tunduk dan taat kepada Allah swt.3 8 Islam ialah agama yang 

diajarkan oleh Nabi Muhammad saw. Berpedoman pada kitab 

Al-Qur’an yang diturunkan ke dunia melalui wahyu Allah swt.3 9 

Jadi dapat dipahami bahwa Islam adalah ajaran keselamatan 

yang mengarahkan penganutnya untuk tunduk dan taat kepada 

Allah dan RosulNya dengan berpedoman kepada Al-Qur’an dan 

Rasulluah.  

Kata budaya ialah pikiran, akal budi, adat istiadat dan 

sesuatu yang menjadi kebiasaan. Sedangkan kata kebudayaan 

ialah hasil kegiatan dan penciptaan akal, budi manusia. Seperti 

kepercayaan, kesenian dan adat istiadat atau keseluruhan 

                                                             
3 8 Nasruddin Razak, Dienul Islam,(Cet II, Bandung: Al-ma’arif) 1993, hlm.56. 
3 9 Departemen pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: 

Gramedia) 2008, hlm.549 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

58 
 

pengetahuan manusia sebagai bentuk sosial yang digunkan untuk 

memahami lingkungan serta pengalamannya dan yang menjadi 

pedoman tingkah lakunya.4 0 

Muhammad Qasim Mathar mengemukakan bahwa beragam 

pendapat dari sejumlah pakar yang mengemukakan bahwa 

seluruh bentuk tatanan hidup dalam masyarakat ditentukan oleh 

kebudayaan yang dimiliki oleh masyarakat itu sendiri. 

Kebudayaan digambarkan sebagai produk turun menurun antar 

generasi yang merangkum unsur dan norma masyarakat itu 

sendiri. Bahkan ada yang menjelaskan bahwa budaya merupakan 

perilaku kelompok masyarakat yang teralokasi atau bisa disebut 

budaya lokal.4 1  

Kata Akulturasi diartikan sebagai proses percampuran dua 

kebudayaan atau lebih yang saling bertemu dan saling 

mempengaruhi atau proses masuknya pengaruh kebudayaan 

asing terhadap suatu masyarakat, sebagai menyerap secara 

selektif.4 2 dengan demikian Akulturasi Islam dengan budaya 

lokal adalah sebuah proses terjadinya pertemuan atau hubungan 

timbal balik antara Islam dengan budaya masyarkat setempat, 

sebagaimana yang terjadi dalam kehidupan masyarakat bangsa 

Indonesia. 

                                                             
4 0 Ibid, h.214-215 
4 1 Muhammad Qasim Mathar, Fajar: Kolom Opini, 2010, h.14 
4 2 Op, Cit. hlm.33 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

59 
 

B. Relasi Islam dan Budaya 

Abdurrahman Wahid mengemukakan pandangannya terkait 

dengan persentuhan agama (Islam) dengan budaya. Bahwa 

agama (Islam) dan budaya mempunyai independensi masing-

masing. Independensi antara agama dan budaya ini bisa 

dibandingkan dengan independensi antara filsafat dan ilmu 

pengetahuan. Orang tidak bisa berfilsafat tanpa ilmu 

pengetahuan, tetapi tidak bisa dikatakan bahwa ilmu 

pengetahuan adalah filsafat.Jadi, antara keduanya terdapat 

perbedaan. Agama (lslam ) bersumberkan wahyu dan memiliki 

norma sendiri. Karena bersifat normatif, maka ia  cendrung 

menjadi permanen. Sedangkan budaya adalah buatan manusia, 

sehingga berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan 

cendrung untuk selalu berubah. Perbedaan ini tidak menghalangi 

kemungkinan manifestasi kehidupan beragama dalam bentuk 

budaya.4 3 

Dari hal inilah Abdurrahman Wahid memunculkan istilah 

“pribumisasi Islam" pada tahun 1980-an. Istilah pribumisasi 

Islam dimaksudkan sebagai upaya yang produktif untuk 

menjadikan Islam sebagai sistem ajaran yang membumi, ia 

senapas dengan salah satu tujuan penting pembaruan (ajaran) 

Islam. Islam harus dibarukan agar tidak kehilangan relevansinya 

                                                             
4 3 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara,Agama dan Kebudayaan, (cet II: 

Depok:2001) hlm.79 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

60 
 

dengan tuntutan lokal di tempat  masyarakat pemeluknya 

hidup.4 4 

Pribumisasi Islam menekankan pada wilayah metodologis, 

berkenaan dengan upaya mempertemukan antara wahyu dengan 

kebudayaan manusia. Hal tersebut dapat dipandang sebagai 

proses operasionalisasi untuk memberikan makna yang lebih 

fungsional antara nilai-nilai yang sakral dan yang profan (sesuatu 

yang tidak berhubungan dengan agama). Keduanya (agama dan 

budaya) memang saling bersentuhan dan bahkan saling mengisi 

untuk memberikan makna yang lebih  fungsional bagi kehidupan. 

Dialog mesra antara agama dan budaya akan melahirkan wajah 

Islam yang lemah lembut.Fleksibilitas ajaran Islam yang terbuka 

terhadap beragam kultur memungkinkan agama ini diterima 

secara mudah oleh berbagai pihak dan tetap eksis untuk waktu 

yang tak terbatas. Karena agama merupakan hal yang paling 

dalam yang melekat dalam sistem keyakinan dan perilaku 

keseharaian. Mengadopsi berbagai latar belakang kultur akan 

memberi warna tersendiri terhadap perkembangannya. Oleh 

karena itu seandainya kehadiran Islam di Indonesia dengan 

menerapkan kepercayaan monotheis dan menyapu segala sesuatu 

yang ada sebelumnya mungkin sekali ia tidak akan menemukan 

                                                             
4 4 Asep Saeful Muhtadi, Pribumisasi Islam, Ikhriar Menggagas Fiqihi Kontekstual,  

Cet I: Bandung: Pustaka Media) 2005, hlm.5 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

61 
 

tempat untuk memasuki pulau-pulau Indonesia, lebih-lebih pulau 

Jawa.4 5 

Hubungan atau interaksi Islam dan budaya lokal adalah 

sebagai upaya untuk menjalin hubungan dinamis antara Islam 

dengan berbagai nilai dan konsep kehidupan yang dipelihara dan 

diwarisi serta dipandang sebagai pedoman hidup oleh 

masyarakat terkait. Pedoman hidup dimaksud juga mencakup 

tradisi yang diwarisi dari generasi ke generasi yang hingga kini 

fenomenanya masih tampak. 

 

C. Akulturasi Islam dengan Budaya Lokal. 

Kehadiran Islam di lndonesia yang dibawa oleh para 

muballigh yang memiliki fungsi ganda, karena disamping 

membawa misi Islam( sebagai muballigh) mereka juga berfungsi 

sebagai saudagar Islam, dengan menggunakan metode da’wah 

secara persuasive dan adaptif (bi al-mau’idzatil al-hasanah) 

dengan tradisi atau budaya Indonesia, sehingga terjadi assimilasi 

dan akulturasi timbal balik. Penyebaran Islam secara damai 

dengan tradisi dan budaya masyarakat setempat memberi 

pengaruh terhadap percepatan proses Islamisasi di Indonesia.  

Pendekatan persuasive dan adaptif (damai dan toleran ) 

dalam pengembangan Islam diwilayah Nusantara ini adalah 

                                                             
4 5 Taufiq Abulloh, Islam Di Indonesia, Sepintas lalu beberapa segi ,(Jakarta: 

TIntamas) 1974, hlm.14  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

62 
 

sebuah keharusan yang tidak boleh tidak dilaksanakan oleh 

muballigh Islam, hal itu disebakan karena kebudayaan Indonesia 

dalam perspektif historis telah bersentuhan dengan beberapa 

lapisan kebudayaan dan kepercayaan yang berbeda-beda 

konfigurasinya, seperti kebudayaan asli ( Animisme dan 

dinamisme), kebudayaan India ( Hindu dan Budha ), dan lain-

lain, dan tiap-tiap lapisan kebudayaan tersebut masing-masing 

mewujudkan bermacam-macam corak dan variasinya pada setiap 

daerah dimana lapisan kebudayaan itu berkembang.4 6 

Sebagaimana halnya budaya Indonesia, pernah mengalami 

dualisme kebudayaan, yaitu; Pertama budaya keraton dan kedua 

budaya populer. Pada kedua jenis kebudayaan ini, telah 

mendapat pengaruh Islam yang merupakan sebagai bukti 

terjadinya akulturasi antara budaya local dengan Islam. Untuk 

konteks budaya Istana atau budaya keraton, kebudayaan 

dikembangkan oleh abdi dalem atau pegawai istana, mulai dari 

pujangga sampai pandai bangunan (arsitek).  

Raja berkepentingan menciptakan simbol-simbol budaya 

tertentu dengan tujuan untuk melestarikan kekuasaannya. 

Biasanya bentuk-bentuk kebudayaan yang diciptakan untuk 

kepentingan itu adalah mitos. Di dalam sastra kerajaan, mitos-

mitos itu dihimpun, misalnya dalam babad, hikayat, dan lontara. 

Hampir semua mitologi yang terdapat dalam bentuk-bentuk 

                                                             
4 6 Sutan Taqdir AliSyahbana, Perkembangan Sejarah Kebudayaan di Indonesia, 

(Jakarta: Yayasan Idayu, 1975), hlm.17  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

63 
 

sastra berisi cerita-cerita ajaib tentang kesaktian raja, kesucian, 

dan kekuatan-kekuatan supranatural. Sesungguhnya pengaruh 

yang hendak dicapai oleh penciptaan simbol-simbol budaya 

mitologis kerajaan ini, adalah agar rakyat senantiasa loyal, taat, 

dan patuh kepada kekuasaan raja. Sebagai contoh, dalam babad 

tanah Jawa, raja digambarkan sebagai pemegang "wahyu" yang 

dengannya ia merasa sah untuk mengklaim dirinya sebagai wakil 

Tuhan untuk memerintah rakyatnya.4 7  

Raden Fatah, raja Islam pertama di Jawa adalah santri dari 

pesantren Ampel Denta. Sunan Gunung Jati, Sultan Cirebon 

pertama dididik dalam pesantren Gunung Jati oleh syekh Nurul 

Jati. Dalam struktur kekuasaan kerajaan bercorak Islam, yang 

menjadi penguasa tertinggi adalah raja yang diberi gelar sultan. 

pada awal berdirinya beberapa kerajaan Islam belum memakai 

gelar sultan. Gelar-gelar yang dipakai berkaitan dengan gelar 

keagamaan seperti Maulana Hasanuddin, Maulana Muhammad 

yang menjadi raja Banten. Raden patah, raja Demak dan Raden 

Samudera raja Islam Banjar yang pertama.4 8 

Kedua, Budaya Populer sama halnya di dalam budaya 

keraton, dalam budaya populer (budaya rakyat) juga dikenal 

adanya cerita-cerita mitologis dan mistis. Cerita mengenai wali 

songo menjadi bukti hal ini. Sebagai contoh Sunan Kalijaga, 

                                                             
4 7 Nursyam, Islam Pesisir, (Yogyakarta: LKIS Pelangi Aksara, 2005), hlm.41  
4 8 Taufiq Abdulloh, Sejarah Umat Islam Indonesia, (Jakarta: Majelis Ulama 

Indonesia,1999) hlm.17  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

64 
 

dalam kisah-kisah dari pantai utara Jawa begitu terkenal sampai 

orang mempercayai adanya sebuah batu bekas sujudnya. Kisah 

semacam iniadalah salah satu contoh dari mitologi Islam di Jawa, 

32 cerita-cerita mengenai penyebaran Islam dalam masyarakat, 

banyak sekali diwarnai oleh mitologi-mitologi.  

Adanya kiyai-kiyai sakti yang dapat shalat di Mekkah dalam 

waktu sekejap untuk kemudian pulang kembali ke pesantrennya. 

Meskipun pengaruh budaya populer Islam menjadi berwarna 

mistis, tapi pada perkembangan berikutnya kebudayaan populer 

di Indonesia banyak sekali menyerap konsep dan simbol-simboi 

Islam, sehingga seringkali tampak bahwa Islam muncul sebagai 

sumber kebudayaan yang penting dalam kebudayaan popular 

Indonesia. Pada saat yang sama, dalam menerjemahkan konsep-

konsep langitnya ke bumi Islam mempunyai karakter dimensi, 

elastis, dan akomodatif dengan budaya lokal, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam itu sendiri" 

Permasalahannya terletak pada tata.cara dan teknis 

pelaksanaan.4 9 

Upaya rekonsiliasi memang wajar antara agama dan budaya 

di Indonesia dan telah dilakukan sejak lama serta bisa dilacak 

buktinya. contoh Masjid Demak bentuk kongkrit dari upaya 

rekonsiliasi atau akomodasi itu. Ranggonatau atap yang berlapis 

pada masa tersebut diambil dari konsep “Meru”, dari masa pra 

                                                             
4 9 Aburroahman Wahid, Pribumisasi Islam dalam Islam Indonesia Menatap MAsa 

Depan, (Jakarta: P3M,1989) hlm.73 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

65 
 

Islam (Hindu_Budha) yang terdiri dari sembilan susun, Sunan 

kalijaga memotongnya menjadi tiga susun saja. Hal ini 

melambangkan tiga atap keberagaman seorang muslim yaitu: 

iman, Islam, dan ihsan. Pada mulanya, orang baru beriman saja 

kemudian ia melaksanakan Islam ketika telah menyadari 

pentingnya syareat. Setelah itu, ia memasuki tingkat yang lebih 

tinggi lagi (ihsan) dengan jalan mendalami tasawuf, hakikat dan 

ma’rifat.5 0 

Islam nusantara disebut sebagai suatu entitas, karena 

memiliki karakter yang khas yang membedakan Islam di negara 

lain karena perbedaan sejarah, dan perbedaan geografis dan 

budaya yang dipijaknya. Selain itu Islam yang datang ke 

nusantara memiliki strategi dan kesiapan tersendiri, antara lain: 

Pertama, Islam datang dengan mempertimbangkan tradisi. 

Tradisi yang berseberangan tidak dilawan, tetapi diapresiasi, 

kemudian dijadikan sarana pengembangan Islam. Kedua, Islam 

datang tidak mengusik agama atau kepercayaan apapun, 

sehingga bisa hidup berdampingan. Ketiga, Islam datang 

mendinamisir tradisi yang sudah usang, sehingga Islam dapat 

diterima sebagai agama. Keempat, Islam menjadi agama yang 

mentradisi, sehingga orang tidak bisa meninggalkan Islarn dalam 

kehidupan mereka. 5 1 

                                                             
5 0 Ibid, hlm.82  
5 1 Kuntowijoyo, Paradigma Islam, (Bandung: MIzan,1999) hlm.92 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

66 
 

D. Lahirnya Sinkretisme Agama 

Sebagaimana telah disebutkan di atas, Islam yang 

berkembang di Indonesia mula-mula adalah Islam Shufi (mistik) 

yang salah satu ciri khasnya adalah sifatnya yang toleran dan 

akomodatif terhadap kebudayaan dan kepercayaan setempat, 

yang dibiarkannya eksis sebagaimana semula hanya kemudian 

diwarnai dan diisi dengan ajaran-ajaran Islam. Dengan demikian, 

Islamisasi di Indonesia termasuk di Jawa lebih bersifat 

kontinuitas apa yang sudah ada dan bukannya perubahan dalam 

kepercayaan dan praktik keagamaan lokal.5 2 

Upacara-upacara Surtanah, nelung dino, mitung dino, 

matang puluh, nyatus, mendak dan nyewu, yang merupakan 

tradisi dalam rangka menghormati kematian seseorang, tidak 

dihilangkan oleh para muballigh, tetapi dibiarkan berlanjut 

dengan diwarnai dan diisi dengan unsur-unsur dari agama Islam. 

Karena watak Islam mistik yang toleran, salah seorang mubaligh 

yang digolongkan sebagai walisongo telah melarang umatnya 

untuk menyembelih sapi dalam rangka menghormati para 

pemeluk Hindu yang menganggap binatang ini suci dan harus 

dihormati, serta tidak boleh disembelih. 

Sikap toleran dan akomodatif terhadap kepercayaan dan 

budaya setempat, di satu sisi memang dianggap membawa 

                                                             
5 2 Ayzumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantra,( 

Bandung: Mizan, 1994) hlm.35 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

67 
 

dampak negatif yaitu sinkretisasi dan pencampur-adukkan antara 

Islam di satu sisi dengan kepercayaan-kepercayaan lama di pihak 

lain, sehingga sulit dibedakan mana yang benar-benar ajaran 

Islam dan mana pula yang berasal tradisi. Namun aspek 

positifnya, ajaran-ajaran yang disinkretiskan tersebut telah 

menjadi jembatan yang memudahkan masyarakat Jawa dalam 

menerima Islam sebagai agama mereka yang baru.5 3 

Dalam menghadapi sinkretisasi, ajaran-ajaran Islam dengan 

tradisi Jawa pra-Islam, paling tidak telah muncul tiga pendapat. 

Di kalangan masyarakat Jawa terdapat orang-orang muslim taat, 

yang kalau ditanya tentang landasan dalam mengamalkan ajaran-

ajaran agama Islam, mereka menjawab landasannya adalah al-

Quran dan As-Sunnah. Namun meskipun mereka mempunyai 

landasan yang sama, perwujudan gagasan ini di lapangan 

berbeda antara satu kelompok dengan kelompok lainnya. 

Kelompok pertama adalah yang berusaha untuk mengamalkan 

ajaran-ajaran Islam dengan baik dan bersikap hati-hati dalam 

menyikapi tradisi dan budaya lokal, terutama yang dianggapnya 

berbau tahayyul, khurafat dan syirik. Kelompok kedua adalah 

kelompok moderat. Orang-orang yang berada di dalam 

kelompok ini beranggapan bahwa dalam berdakwah, hendaknya 

seorang mubaligh harus menggunakan cara-cara yang bijak. 

                                                             
5 3 Sinkretisme Agama, Library. Walisongo, hlm.65 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

68 
 

Kelompok ketiga adalah mereka yang dapat menerima 

sinkretisme secara keseluruhan.5 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
5 4 Ibid, hlm.76 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

69 
 

 

 

BAB VI 

Islam dan Pluralisme Agama 

 

 Secara etimologis Pluralisme Agama berasal dari dua kata 

yaitu Pluralisme  dan Agama. Dalam bahasa arab diterjemahkan 

al-ta’addudiyyah al-diniyyah dan dalam bahasa inggris religious 

pluralism. Istilah pluralisme agama ini berasal dari bahasa 

inggris, maka untuk mendefinisikannya secara akurat harus 

merujuk kepada  kamus bahasa tersebut. Pluralism berarti jama’ 

atau lebih dari satu,  sementara itu definisi agama dalam wacana 

pemikiran barat telah mengundang perdebatan dan polemik yang 

tak berkesudahan baik dibidang ilmu filsafat agama, 

teologi,sosiologi, antropologi maupun di bidang ilmu 

perbandingan agama sendiri. 5 5 

Pluralisme Agama merupakan keberagaman agama dalam 

masyarakat menjadikan hidup ini lebih berwarna. Keberagaman 

tersebut dapat diimbangi dengan sikap toleransi. Sebab, jika 

keberagaman agama tidak disertai dengan sikap toleransi akan 

mengakibatkan perpecahan maupun konflik dalam masyarakat. 

                                                             
5 5 Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama, (Jogjakarta: Kelompok Gema Insani, 

2008) hlm.11 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

70 
 

 

A. Sejarah Dan Perkembangan  

Pemikiran pluralisme agama muncul pada masa yang 

disebut pencerahan (Enlightenment) Eropa tepatnya pada abad ke 

18M. Masa yang sering disebut sebagai titik permulaan 

bangkitnya gerakan pemikiran modern. Yaitu masa yang 

diwarnai dengan wacana-wacana baru pergolakan pemikiran 

manusia yang berorientasi pada superioritas akal. Di tengah hiruk 

pikuk pergolakan pemikiran di Eropa yang timbul sebgaai 

konsekuensi logis dari konflik- konflik yang terjadi antara gereja 

dan kehidupan nyata diluar gereja, muncullah suatu paham 

dikenal dengan “liberalisme” yang komposisi utamanya adalah 

kebebasan, toleransi, persamaan dan keragaman atau pluralisme.  

Oleh karena paham ”liberalisme” pada awalnya muncul 

sebagai mazhab sosial politik, maka wacana pluralisme yang 

lahir dari rahimnya termasuk gagasan pluralisme agama juga 

lebih kental dengan nuansa dan aroma politik. Maka tidaklah 

aneh jika kemudian gagasan pluralisme agama itu sendiri muncul 

dan hadir dalam kemasan pluralisme politik yang merupakan 

produk dari liberalisme politik. Dapat disimpulkan dari kasus 

diatas bahwa gagasan pluralisme agama sebenarnya merupakan 

upaya peletakan landasan teoritis dalam teologi Kristen untuk 

berinteraksi secara toleran dengan agama lain. Pada dataran ini, 

gagasan pluralisme agama bisa dilihat sebagai salah satu elemen 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

71 
 

gerakan reformasi pemikiran agama atau liberalisme agama yang 

dilancarkan oleh Gereja Kristen pada abad ke-19 dalam gerakan 

liberalisme Prostestantism yang dipelopori oleh Friedrich 

Schleiermacher. Ketika memasuki abad ke-20, gagasan 

pluralisme agama telah semakin kokoh dalam wacana pemikiran 

filsafat dan teologi barat. Tokoh yang tercatat pada barisan 

pemula muncul dengan gigih mengedepankan gagasan ini adalah 

seorang teolog Kristen5 6. 

Gagasan pluralisme agama sebenarnya bukan hanya hasil 

dominasi pemikir Barat, namun juga mempunyai akar yang 

cukup kuat dalam pemikirn agama Timur khususnya dari India 

sebagimana yang muncul pada gerakan-gerakan pembaharuan 

sosio-religious di wilayah ini. 

 

B. Sebab-Sebab Munculnya Pluralisme Agama 

Alasan munculnya pluralisme agama banyak dan beragam 

sekaligus kompleks. Namun secara umum dapat diklasifikasikan 

dalam dua faktor utama yaitu faktor internal dan faktor eksternal, 

yang mana antara satu faktor dengan faktor lainnya saling 

mempengaruhi dan saling berhubungan erat. Faktor internal 

merupakan faktor yang timbul akibat tuntutan akan kebenaran 

yang mutlak (absolute) dari agama-agama itu sendiri, baik dari 

                                                             
5 6 Ngainun Naim, Islam dan Pluralisme Agama, (Jogjakarta: Aura Pustaka,2010) 

hlm. 37 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

72 
 

masalah aqidah, sejarah maupun dalam masalah keyakinan atau 

doktrin. Faktor ini sering juga disebut juga dinamakan dengan 

faktor ideologis. Adapun faktor yang timbul dari luar dapat 

diklasifikasikan kedalam dua hal, yaitu faktor sosio-politis dan 

faktor ilmiah5 7. 

1. Faktor Internal 

a. Kontradiksi seputar masalah teologis 

 Aqidah ketuhanan 

 Aqidah keterpilihan 

 Aqidah pembebasan dan keselamatan 

b. Konflik-konflik sejarah 

2. Faktor Eksternal 

a. Faktor sosio-politis 

b. Faktor keilmuan 

 

C. Implikasi dan Konsekuensi  

Pengkategorian teori-teori pluralisme agama hanya kedalam 

empat tren saja yaitu humanisme sekuler, teologi global, 

sinkretisme, dan hikmah abadi. Fenomena pluralisme agama 

sangat kompleks dan tidak sesederhana yang kita bayangkan. 

Jika kita perhatikan peta fenomena pluralisme agama 

sebagimana termanifestasi dalam tren-trennya, bahwa semua 

                                                             
5 7 Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama, (Kelompok Gema Insani: 2008) hlm. 

24 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

73 
 

agama sama secara serius, seksama, kritis dan obyektif maka kita 

akan dikagetkan dengan berbagai masalah dan isu yang 

mendasar yang berimplikasi bagi manusia dan kehidupan 

keagamaannya secara umum. 

Berikut beberapa refleksi untuk menganalisa beberapa 

implikasi teori pluralisme agama. 

1. Terminasi Agama-Agama 

Sepintas frase ini terkesan berlebihan, karena relaitas 

yang terjadi di area sejarah kekinian tampaknya justru 

sebaliknya, khususnya jika kita lihat beberapa negara Barat 

(Eropa dan Amerika Utara) yang mempraktikan sistem 

Pluralisme dan dengan berbagai macam cara “memaksa” 

negara lain agar melakukan hal yang sama. Sebagaimana 

diketahui secara jamak bahwa dibeberapa negara Barat 

tersebut koeksistensi antar berbagai penganut agama Kristen, 

Islam, Budha, Hindu, Ateisme sudah menjadi fenomena 

umum. Mereka tampak hidup berdampingan dalam suasana 

penuh kedmaian, keramahan, toleransi, kebebasan dan saling 

menghargai. 

2. Pluralisme Formalistik 

Implikasi langsung teori pluralisme yang kedua adalah 

apa yang bisa kita namakan “pluralisme formalistik” dimana 

keberagaman hanya tampak secara formal pada tataran kulit 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

74 
 

luaran atau permukaan belaka, sedangkan pada tataran esensi 

atau hakikat dalamnya semuanya seragam (sama). 

 

D. Realitas Muslim Indonesia 

Indonesia adalah sebuah negara dengan mayoritas 

populasinya muslim sunni (85% - 90%). Muslim sunni Indonesia 

menganut pemikiran syafi’i dengan berbagai interprstasi tentang 

Islam. Dua organisasi Islam mainstream dengan orientasi 

pluralistik diikuti oleh lebih dari ratusan juta umat muslim. 

Mayoritas muslim Indonesia percaya bahwa Islam bisa 

diimplementasikan dengan nilai-nilai tradisional Indonesia yang 

di beberapa sisi di warnai oleh tradisi hindu dan budha. Latar 

belakang inilah yang memperkuat argument yang mengatakan 

bahwa Islam di indonesia lebih potensial untuk hidup dalam 

keberagamaan masyarakat multicultural, jika dicari 

keterkaitannya dengan demokrasi, seperti karakteristik 

keberagaman (pluralitas), Islam di Indonesia memiliki potensi 

lebih besar untuk bergandengan tangan (sejalan) dengan 

demokrasi.5 8  

Hal ini tercatat dalam sejarah pembentukan Negara ini, pada 

penyusunan konstitusi, terdapat satu kelompok muslim 

Indonesia yang menginginkan Islam sebagai landasan Negara. 

                                                             
5 8 Sri Yunanto, Islam Moderat Dan Islam Radikal: Dinamika Politik Islam 

Kontemporer, (Yogyakarta: Medpress, 2018), hlm. 127 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

75 
 

Aspirasi tersebut menui penolakan dari mayoritas founding 

father Indonesia yang mayoritas juga beragama Islam. Mayoritas 

ini menginginkan terbentukknya negara kesatuan daripada 

Negara Islam. Mereka memandang bahwa Negara Islam 

berlawanan dengan Negara kesatuan. Penolakan ini berlanjut 

dengan penghilangan pasal-pasal di dalam konstitusi yang 

mewajibkan muslim untuk mempraktikkan kepercayaan mereka 

atau syariah.  

Penolakan dan penghapusan inilah yang melahirkan 

kekecewaan atas negoisasi dengan memegang kekusaanyang 

bekas kolonial yang menyebabkan lahirnya gerakan militan 

Islam yang memberontak kepada pemerintah pusat. Gerakan ini 

disebut dengan gerakan Darul Islam (DI, artinya: rumah Islam). 

Sejarah dari beberapa gerakan militan Islam kontemporer di 

Indonesia bisa menandakan kembalinya DI. Aktivis Majelis 

Mujahidin Indonesia (MMI), aktor bom bali, bom marriot dan 

bom kuningan adalah aktivis DI dari generasi keempat dan 

kelima. Ribuan aktivi5 9s DI dari generasi keempat dikirim ke 

Afganistan melalui Malaysia untuk memperjuangkan saudara 

muslim Afganistan dalam perang melawan okupasi bekas Uni 

Sovyet. Tetapi, beberapa gerakan militant lainya, seperti Front 

Perjuangan Islam (FPI), Laskar Jihad, dan Hizbut Tahrir, tidak 

punya hubungan dengan gerakan Darul Islam.  

                                                             
5 9 Ibid,. hlm. 128 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

76 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

77 
 

 

 

BAB VII 

Keberagamaan Islam Nusantara  

 

 

A. Keberagamaan Islam di Indonesia  

1. Islam Tradisional  

Pola pikir tradisionalisme dalam Islam di Indonesia 

dilatarbelakangi oleh kondisi umum masyarakat yang 

ketika Islam masuk adalah masyarakat petani yang 

tinggal di pedesaan, sehingga tidak memungkinkan 

Islam untuk berkembang secara lebih rasional dan 

modern. Yang menjadi ciri khas yang menonjol dari 

kelompok ini adalah upaya yang sangat kuat untuk 

mempertahankan tradisi, kendatipun disadari oleh 

mereka bahwa pemikiran-pemikiran tradisional yang 

mereka miliki tidak sesuai lagi dengan perkembangan 

zaman. Banteng utama pendukung tradisionalisme ini 

adalah, dengn mengecualikan beberapa kiyai modernis 

di dalamnya, kelompok kyai NU yang mendirikan 

pesantren sebagai basis penyebaran paham-paham 

keagamaan yang dianutnya. Ciri ideology dari kelompok 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

78 
 

Islam tradisional ini adalah keterikatan mereka pada 

ahlussunnah wal jamaah yang dipahami secara khusus 

dan sangat mempengaruhi seluruh tingkah laku 

keagamaan, politik, social kemasyarakatan mereka.  

2. Islam Modernis, Islam Moderat 

Seiring dengan munculnya gelombang pembaruan 

pemikiran Islam di Timur Tengah pada awal abad ke 19 

M, Asia Tenggara juga memasuki gelombang tersebut. 

Muhammadiyah merupakan salah satu dari ormas yang 

menerima ide-ide pembaharuan tersebut. Modernisasi 

pendidikan dengan cara mengadopsi model pendidikan 

barat adalah salah satu dari produk gerakan pembaruan 

Muhammadiyah. Karena itu, Muhammadiyah disebut 

kelompok modernis, yakni kelompok yang 

mempromosikan pembaruan Islam dengan cara 

mengadopsi modernitas Barat. Islam di Indonesia adalah 

moderat, tidak monolitik, dan demokratis. Hal tersebut 

tercermin dalam pemilihan umum legislatif dan 

presiden. Teologi Islam yang moderat adalah rahmatal lil 

‘alamin (rahmat bagi seluruh alam), teologi tersebut 

adalah pilar kedamaian dan keharmonisan dunia.  

3. Islam Radikal dan Islam Fundamentalis 

Beberapa tahun belakangan ini ormas Islam yang 

menyuarakan Khilafah Islamiyah semakin menguat. 

Melalui seminar, buku, dan bulletin mereka 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

79 
 

mempromosikan system pemerintahan yang pernah 

berlaku pada masa Khulafa ar-Rasyidin dan Khilafah 

Turki Usmani. Bagi mereka nasionalisme yang ada 

dalam konsep bangsa dan bernegara telah menyalahi 

konsep Khilafah Islam. Teologi eksklusif adalah 

ancaman masa depan manusia dan agama itu sendiri. 

Klaim kebenaran yang berujung pada penghakiman 

terhadap orang yang berbeda dianggap “sesat” atau 

“kafir” menumbuhkan kebencian anatar satu sama lain. 

Kebencian itu pula yang memicu radikalisme. Atas nama 

kebenaran dan atas jihad suci yang diyakininya, tak 

segan-segan mereka melakukan tindak kekerasan yang 

tidak hanya merusak fasilitas public, tetapi merenggut 

nyawa orang-orang tak berdosa.  

Fundamentalisme dimaknai sebagai pemikiran 

hitam putih yang tak ada ruang diantaranya. Professor 

Antropologi dari Universitas York, Toronto, Kanada, Dr 

Judith Nagata, dalam sebuah kunjungannya ke Indonesia 

menyatakan, fundamentalismelah yang menyebabkan 

seseorang atau sekelompok orang melakukan tindak 

kekerasan atas kelompok lain. Mereka menganggap 

kelompok lain bertentangan dengan kelompoknya. 

Perbedaan antara Fundamentalisme dan Radikalisme. 

Fundamentalisme sebagai kelompok yang 

mempertahankan ajaran nabi dan ajarannya tidak dapat 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

80 
 

ditolerir oleh zaman. Radikal sebagai kelompok yang 

ingin mengubah tatanan suatu Negara atau wilayah 

dengan ideologi yang mereka percaya dan mereka anut.6 0 

Pentingnya belajar tentang Islam Nusantara saat ini: 

1. Diperlukan cara pandang dan sikap keIslaman yang 

mampu merawat dan menerima kebhinnekaan.  

2. Islam Nusantara adalah titik temu antara gologan 

santri dan golongan abangan dalam golongan 

keberagamaan. Dua golongan ini juga merupakan 

kekuatan utama dalam pemersatu dalam negeri ini. 

Maka Islam Nusantara adalah jembatan antara dua 

golongan ini. 

3. Membendung kelompok dan gerakan yang ingin 

memaksakan kehendak di Indonesia, baik dari jalur 

politik (“Islamis”), ormas dan kelompok-kelompok 

yang ingin menyeragamkan identitas nusantara 

menjadi satu agama menurut pemahaman mereka 

sendiri.   

4. Membendung pengaruh-pengaruh dan konflik dari 

luar Indonesia, khususnya dari Timur Tengah, 

dimana terjadi persaingan kuat antara kubu-kubu, 

                                                             

6 0 Syarif Hidayatullah, Islam “isme-isme” Aliran dan Paham Islam di Indonesia 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014) hlm. 47-97 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

81 
 

seperti Saudi yang Wahabi dan Iran yang Syiah 

(kasus Yaman dan Suriah) yang murni politik yang 

menyeret agama, sehingga yang berperang adalah 

dua aliran keagamaan (Sunni VS Syiah). 

5. Diperlukannya suatu model keIslaman yang khas 

Indonesia yang bisa menjadi rujukan perdamaian 

dunia Internasional. Khususnya dunia Islam dalam 

pola relasi antara Islam dengan demokrasi, HAM, 

keragaman budaya. 6 1 

 

B. Aliran Pemikiran Tradisional dan Modern  

1. Tradisional  

Istilah tradisional tidak terlalu sulit untuk dipahami ketika 

berdiri sendiri. Tetapi ketika disandingkan dengan kata lain dan 

menjadi frase, seperti Islam tradisional (traditional Islam), tradisi 

Islam (Islamic tradition), tradisionalis (traditionalist) atau 

masyarakat tradisional (traditional society), menjadi tidak mudah 

lagi untuk didefinisikan. Sebagai contoh bagaimana kata 

tradisional menjadi problematis untuk didefinisikan, bisa dilihat 

dari perdebatan yang muncul di kalangan sosiolog ketika 

mengartikan frase traditional society.  

                                                             
6 1 Muhammad Guntur Romli, Tim Ciputat School, Islam kita Islam Nusantara 

(Tangerang Selatan: Ciputat School, 2016) hlm. 71-73  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

82 
 

Traditional society dimaknai sebagai a non-industrial, 

predominantly rural society that is presumed to be static and 

contrasted with a modern, changing, industrial society. 

Meskipun untuk jangka waktu lama, definisi ini diterima secara 

luas, namun kemudian menjadi problematis dan ditolak oleh 

banyak sosiolog. Secara etimologis, kata “tradisi” berasal dari 

bahasa Inggris tradition. Kata ini diambil dari kata bahasa Latin 

traditio yang bersumber dari kata kerja tradere yang artinya 

menyampaikan (hand over; deliver).  

Kata traditio maknanya dekat dengan kata paradosis atau 

kata kerja paradidõmi dalam bahasa Yunani yang berarti 

menyampaikan. Dengan arti demikian, kata traditio dan 

paradosis umum digunakan oleh para teolog Kristen Latin dan 

Yunani untuk menunjukkan sekumpulan ajaran yang dipelihara 

dan diteruskan oleh Gereja sebagai keyakinan Katolik (the 

Catholic faith). Dalam bahasa Arab, istilah “tradisi” biasanya 

diidentikkan dengan kata sunnah yang secara harfiah 

(etimologis) berarti “Jalan yang dijalani, terpuji ataupun tidak 

(al-sîrah, hasanatan kânat aw qabîhatan)”. Ia juga diartikan 

sebagai aturan-aturan, cara bertingkah laku atau tingkah laku 

kehidupan. Dari kata “tradisi” kemudian muncul kata tradisional, 

tradisionalis dan tradisionalisme.  

Tradisional artinya menurut adat, turun temurun atau 

mengikuti nenek moyang. Sebagaimana yang telah diketahui, 

istilah ini biasanya dipergunakan untuk mensifati sesuatu seperti 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

83 
 

misalnya pakaian adat, tarian tradisional, upacara adat dan 

seterusnya. Ketiga contoh ini, menurut adat harus dipertahankan 

dan diwariskan secara turun temurun ke generasi selanjutnya. 

Sementara itu, istilah “tradisional” banyak dipakai dan 

digunakan masyarakat sebagai istilah yang digunakan untuk 

mengimbangi sesuatu yang bercorak atau berbau modern.  

Lebih lanjut, istilah “tradisionalist” dengan tambahan “ist” 

dalam bahasa Inggris secara umum digunakan untuk menunjukan 

orang atau kelompok masyarakat yang dengan gigih serta 

sungguh-sungguh memegang dan mempertahankan warisan 

tradisi nenek moyang dan diterapkan dalam kehidupan sehari-

hari. Sebagai contoh, Deliar Noer mengklasifikasikan 

kelompokkaum Muslimin menjadi dua kelompok yaitu 

kelompok kaum tradisionalis dan kelompok kaum modernis.  

Selanjutnya, istilah “tradisonalisme” dengan adanya 

tambahan akhiran isme tidak lagi bermakna yang menunjukkan 

sifat atau subyek tertentu (orang/kelompok, tarian, pakaian), 

melainkan lebih menunjukkan sikap atau kecenderungan 

seseorang untuk melakukan suatu pekerjaan sesuai dengan tradisi 

masa lalu atau mengikuti pekerjaan nenek moyang. Arti 

tradisionalisme jika dipadankan dengan makna sikap dan faham 

tradisional maka dapat melahirkan suatu sikap yang cenderung 

selalu memegang teguh tradisi warisan masa lalu, yang biasanya 

dapat dijumpai pada orang atau masyarakat yang justru tidak 

mengenal dengan baik tentang arti warisan masa lalu. Mereka 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

84 
 

cenderung mengikuti aturan yang sudah baku tersebut tanpa 

bersikap kritis terhadap maksud dan tujuan yang mereka 

kerjakan.  

Dalam diskursus Islam di Barat, term “tradisi” digunakan 

untuk menunjuk kalangan Muslim yang dalam hal keagamaan 

dipandang sebagai kelompok yang selalu berpegang pada 

Alquran dan Hadis. Mereka menyebutnya sebagai kaum Islam 

“literalist tradisional”. Karena mereka memaknai istilah “tradisi” 

sebagai Sunah, maka mereka menganggap pengikut Sunah 

adalah kaum tradisionalis yang selalu memecahkan masalah 

agama dengan Alquran dan Hadis serta ketetapan ulama klasik 

(ijmak). Istilah tradisionalisme pada akhirnya merupakan 

antonim dari istilah modernisme yang kemudian melahirkan 

liberalisme.  

Masyarakat Barat mendefinisikan modernisme atau 

modernisasi sebagai fikiran, aliran, gerakan serta usaha-usaha 

untuk merubah paham-paham, adat istiadat, institusi-institusi 

lama, sesuai dengan suasana baru yang ditimbulkan oleh 

kemajuan ilmu dan teknologi modern. Dengan demikian, 

pengertian tradisionalisme dapat dirumuskan sebagai fikiran, 

gerakan, aliran dan usaha-usaha untuk mempertahankan paham-

paham, adat istiadat, institusi-institusi lama dan sebagainya, 

meskipun zaman semakin berkembang dan maju akibat ilmu dan 

teknologi. Rumusan ini dapat dikategorikan sesuai dengan arti 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

85 
 

secara harfiah “tradisionalisme” yaitu kecenderungan atau sikap 

untuk selalu mempertahankan tradisi warisan masa lalu.  

Bagi pihak penentang tradisionalisme, sikap menjaga 

kontinuitas tradisi dan warisan masa lalu (heritage) inilah yang 

pada tahap berikutnya menciptakan ortodoksi mendalam Islam. 

Berdasarkan paparan di atas, maka dapat dirumuskan bahwa 

tradisionalis adalah kelompok pemikiran yang mempertahankan 

tradisi-tradisi yang telah mapan. Kelompok ini menegaskan 

bahwa persoalan umat telah selesai dibicarakan secara tuntas di 

tangan para pendahulu. Meski demikian, mereka tidak sama 

dengan kaum fundamentalis yang sama sekali menolak 

modernitas dan membatasi diri hanya kepada Khulafâ al-

Râsyidîn yang empat.  

Sementara kaum tradisionalis justru melebarkan sayapnya 

kepada salaf al-shâlih yang tidak menolak pencapaian 

modernitas. Karena apa yang dihasilkan modernitas, ilmu dan 

teknologi, bagi mereka, tidak lebih dari apa yang pernah dicapai 

pada kejayaan Islam dahulu. Walaupun demikian, mereka masih 

mau mengadopsi peradaban luar, tetapi dengan syarat semua itu 

harus diIslamkan lebih dahulu. Kecenderungan ini tampak dari 

upaya mereka melakukan Islamisasi segala aspek kehidupan, 

termasuk Islamisasi ilmu pengetahuan, sebagaimana yang 

diusung oleh Naquib al-Atas. Menurut al-Atas, Islamisasi ilmu 

berarti pembebasan ilmu dari penafsiran-penafsiran yang 





Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

87 
 

Sementara itu, dalam Merriam Webster’s Unabridged 

Dictionary, kata “moderate” memiliki beberapa pengertian, di 

antaranya: (1) Characterized by an avoidance of extremes of 

behavior. (2) Tending to the mean or average. (3) Not violent or 

rigorous. (4) Of or relating to a political or social philosophy or 

program that avoids extreme measures and violent or partisan 

tactics.  

Dalam pergulatan pemikiran Islam, secara simplisitis, kata 

moderat sering diartikan sebagai “jalan tengah”, yaitu tidak 

berpihak pada salah satu aliran, paham, golongan atau kelompok 

tertentu. Dengan demikian, apa sebenarnya makna “Islam 

moderat”? Apakah benar moderat berarti bersikap netral dan 

tidak berpihak kepada salah satu mainstream? Muhammad 

Imârah dalam bukunya mengulas term moderat (al-Wasathiyyah) 

ini dari sudut pandang Islam dan menghadapkannya dengan 

konsep Barat.  

Dalam konsep Islam, moderat adalah terminologi yang 

memiliki kandungan makna yang sangat penting dan mulia, 

namun dalam praktiknya sering disalah artikan. Moderatisme 

bukan seperti anggapan banyak orang, yaitu tidak ada satu sikap 

yang jelas dan definitif dalam menghadapi problema serta 

persoalan-persoalan yang kompleks. Moderat bukanlah jalan 

pintas atau sikap “plin plan” dan bingung dalam menentukan 

pilihan di antara dua sisi yang berseberangan.  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

88 
 

Moderat dalam Islam bukan semata “sikap ketiga dan baru“ 

tetapi juga adalah sebuah manhaj (metode) yang menengahi dua 

ekstrimitas yang saling bertentangan, dengan menolak 

eksageritas (sikap berlebihan) pada salah satu pihak yang pada 

akhirnya menimbulkan keberpihakan pada salah satu dari dua 

kutub yang bertentangan. Moderat dalam konsep Islam adalah 

satu prinsip yang meniscayakan setiap Muslim untuk mampu 

merangkul dan mengkombinasikan elemen-elemen yang dapat 

disinergikan dalam satu keharmonisan yang tidak saling 

memusuhi pada kedua kutub yang berlawanan.  

Selanjutnya, dengan meletakkan term wasathiyyah dalam 

konsep Islam, Imârah menyatakan bahwa wasathiyyah Islam 

merupakan manhaj yang memadukan antara ruh dan jasad, dunia 

dan akhirat, agama dan negara, subjek dan objek, yang riil dan 

ideal, tujuan dan cara, akal dan naql, lokal dan global, ijtihad dan 

taklid, agama dan ilmu, yang umum dan khusus, yang sakral dan 

profan, das sein dan das sollen, dan seterusnya.  

Islam moderat melahirkan konvergensi antara dualisme-

dualisme yang sering dipertentangkan. Dalam ranah filsafat 

hukum Islam, sikap moderat ini tampak dari posisi hukum yang 

tidak mengenal adanya dikotomi antara positivisme dan 

idealisme yang dalam teori hukum digambarkan saling 

bertentangan. Hukum Islam sebagai hukum yang berdasarkan 

atas wahyu, mencakup “hukum sebagaimana adanya” dan 

“hukum sebagai yang seharusnya”.  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

89 
 

Sebagai hukum sebagaimana adanya, ia adalah perintah 

Tuhan yang berfungsi sebagai hukum positif. Sedangkan sebagai 

”hukum yang seharusnya,” ia adalah ideal karena yang menjadi 

tujuan akhirnya adalah keadilan. Ini menunjukkan perbedaan 

antara hukum Islam dengan faham positivisme hukum, 

khususnya aliran positivisme analitik, yang berkonsentrasi pada 

analisis konsep-konsep dan hubungan-hubungan hukum atas 

dasar pemisahan yang ketat antara kenyataan (das sein; what is) 

dengan hal yang seharusnya (das sollen; what should be), dan 

karenanya ia dipisahkan dari keadilan dan etika.  

Ia juga berbeda dengan faham idealisme yang lebih 

didasarkan pada prinsip-prinsip keadilan dan berkaitan dengan 

“hukum yang seharusnya.” Di samping itu, sikap moderat, 

sebagaimana dikemukakan oleh Nasaruddin Umar, juga telah 

dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dengan memperkenalkan 

konsep integrasi keilmuan, dengan memadukan secara harmonis 

antara unsur rasionalitas, moralitas dan seni ke dalam tiga 

landasan ilmu, yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi.  

Rasulullah Saw. dinilai telah berhasil meletakkan landasan 

keilmuan yang integratif antara ilmu-ilmu rasional-analitis dan 

moral-spiritual, sebelum kemudian terjadi pemisahan antara 

ilmu-ilmu rasional analitik dengan ilmu-ilmu keagamaan pada 

masa kebangkitan peradaban Barat yang disebut sebagai abad 

filsafat Yunani II. Apabila kata “moderat” disandingkan dengan 

kata Muslim dan membentuk frase “Muslim moderat” maka 





Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

91 
 

 

 

BAB VIII 

Pesantren: Wujudkan Pendidikan Moderat 
 

 

A. Sejarah Pesantren  

Terdapat perbedaan pendapat di kalangan ahli sejarah dalam 

menyebutkan pendiri pesantren pertama kali. Sebagian mereka 

menyebutkan Syaikh Maulana Malik Ibrahim (Syeikh Maghribi, 

dari Gujarat, India) yang pertama kali mendirikan pondok 

pesantren di Jawa. Muh. Said dan Junamar Affan meyebut Raden 

Rahmat (Sunan Ampel) sebagai pendiri pesantren pertama di 

Kembang Kuning, Surabaya. Ada juga yang menyebutkan bahwa 

Sunan Gunung Jati (Syeikh Syarif Hidayatullah, Cirebon) 

sebagai pendiri pesantren pertama. 

Kebenaran tentang siapa yang pertama kali mendirikan 

pesantren memang masih dipertanyakan. Namun secara esensial 

dapat diyakinkan bahwa Syeikh Maghribi memang telah 

mendirikan pesantren di Jawa sebelum wali yang lainnya. 

Menurut S.M.N Al-Attas, Maulana Malik Ibrahim itu dikenal 

oleh kebanyakkan ahli sejarah sebagai penyebar pertama Islam 

di Jawa. Sementara itu diidentifikasikan bahwa pesantren mulai 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

92 
 

eksis sejak munculnya masyarakat Islam di Nusantara. Namun 

pesantren yang dirintis Syeikh Magribi ini belum jelas dan 

keberadaannya masih diragukan.6 4 

Berbeda dengan Syeikh Maghribi yang dianggap sebagai 

penyebar dan pembuka jalan masuknya Islam di Jawa, putranya, 

Raden Rahmat (sunan Ampel) kemudian melanjutkan misi 

ayahnya. Saat itu kondisi masyarakat lebih terbuka dan toleran 

untuk menerima ajaran baru. Ia memanfaatkan momen tersebut 

untuk proses Islamisasi, dengan mendirikan pusat pendidikan 

dan pengajaran, yang kemudian dikenal dengan pesantren 

Kembang Kuning Surabaya. Adapun sunan Gunung Jati 

mendirikan pesantren sesudah Sunan Ampel. Sebagian ulama 

memandang sunan Gunung Jati debagai pendiri pesantren 

pertama mungkin saja benar, tetapi khusus di wilayah Cirebon 

atau Jawa Barat, bukan di Jawa secara keseluruhan.6 5 

Pada awal dirintisnya, pesantren bukan hanya menekankan 

misi pendidikan, melainkan juga dakwah. Lembaga pendidikan 

Islam tertua di Indonesia ini, baik yang berdiri di awal 

pertumbuhannya maupun pada abad ke-19 dan ke-20 selalu 

berhasil melewati rintangan yang ada dan terus berkembang 

untuk berdakwah dan menanamkan pendidikan hingga akhirnya 

pesantren diterima oleh masyarakat sebagai upaya mencerdaskan 

                                                             
6 4 Mujamil Qomar, Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju 

Demokratisasi Institusi, ed. Sayed Mahdi, Setya Bhawono, (Erlangga), hlm. 7-8  
6 5 Mujamil Qomar, Pesantren: Dari Transformasi Metodolog……., hlm. 9 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

93 
 

dan meningkatkan perdamaian. Tidak mengherankan jika 

pesantren kemudian menjadi kebanggaan masyarakat.6 6 

Pada masa penjajahan kolonial Belanda, timbul dua 

alternatif untuk memberikan pendidikan kepada bangsa 

Indonesia, yaitu mendirikan lembaga pendidikan tradisional, 

yaitu pesantren atau mendirikan lembaga pendidikan dengan 

sistem pendidikan yang berlaku di Barat. Menurut kolonial 

Belanda, pendidikan pesantren terlalu jelak dan tidak mungkin 

dikembangkan menjadi sekolah modern. 6 7 

Setelah pemerintah Belanda mendirikan sekolah, ternyata 

hal tersebut menimbulkan persaingan antara lembaga pendidikan 

pesantren dengan lembaga pendidikan kolonial. Kenyataan itu 

menyebabkan pemerintahan kolonial mulai mengadakan 

pengawasan dan campur tangan terhadap pendidikan pesantren. 

Pada tahun 1882 didirikan Priesterraden (pengadilan agama) 

yang bertugas mengadakan pengawasan terhadap pesantren.  

Pada tahun 1905 dikeluarkan Ordonansi yang berisi 

ketentuan-ketentuan pengawasan terhadap perguruan yang hanya 

mengajarkan agama (pesantren) dan guru-guru agama yang akan 

mengajar harus mendapatkan izin dari pemerintah setempat. Tapi 

kenyataannya pesantren tetap eksis dan berkembang pesat 

bahkan  pada abad ke-20 dibuka sistem madrasah yang didukung 

                                                             
6 6 Ibid, hlm.11 
6 7 Adi Fadli, Pesantren: Sejarah Dan Perkembangannya, EL-Hikahm: Jurnal 

Pendidikan dan Kajian KeIslaman, Vol. V, Nomor 1, Januari-Juni (2012), hlm. 36 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

94 
 

para ulama yang baru kembali dari tanah suci, maka untuk 

mengekang dan membatasi perkembangan tersebut, Belanda 

mengeluarkan Ordonansi Guru Baru pada tahun 1925 sebagai 

ganti Ordonansi tahun 1905. Hal tersebut jelas menjadi pukulan 

bagi pertumbuhan pesantren. Akan tetapi, sebagaimana 

disebutkan sebelumnya, ternyata pesantren mampu bertahan dan 

berkembang pesat sampai saat ini.6 8 

 

B. Tradisi  Pesantren 

Kata tradisi berasal dari bahasa Inggris, tradition yang 

berarti tradisi. Didalam bahasa Indonesia, tradisi diartikan 

sebagai segala sesuatu (seperti adat, kepercayaan, kebiasaan, 

ajaran, dan sebagainya) yang turun-temurun dari nenek moyang 

hingga anak cucu. Sedangkan kata pesantren, berasal dari kata 

pesantrian yang berarti asrama dan tempat murid-murid belajar 

mengaji. Dalam pengertian yang umum digunakan, pesantren 

adalah salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia 

yang didalamya terdapat; pondok atau tempat tinggal, kiai, santri, 

masjid, tempat mengaji, dan kitab kuning.6 9 

Dengan demikian, dapat diketahui bahwa yang dimaksud 

dengan tradisi pesantren adalah segala sesuatu yang dibiasakan, 

                                                             
6 8 Adi Fadli, Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya, hlm.37 
6 9 Nata Abuddin, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 2012), hlm. 314. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

95 
 

dipahami, dihayati, dan dipraktikan didalam pesantren, yaitu 

berupa nilai-nilai dan implementasinya dalam kehidupan sehari-

hari, sehingga membentuk kebudayaan dan peradaban yang 

membedakannya dengan tradisi yang terdapat pada lembaga 

pendidikan lainnya.7 0 

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga 

pendidikan tertua di Indonesia. Jauh sebelum Indonesia merdeka, 

pesantren sudah menjadi lumbung pendidikan dan tempat 

menyemai ilmu keagamaan. Menurut KH. Sahal Makhfudz, 

disebut sebagai pondok pesantren jika suatu lembaga memenuhi 

beberapa unsur, diantaranya; kyai, santri, masjid sebagai pusat 

ibadah, pondok sebagai tempat tinggal santri, kitab sebagai 

sumber kajian, dan manajemen lembaga keIslaman yang 

biasanya sudah tercatat di kemenag. 

Pesantren dengan segala keunikannya diharapkan tetap 

menjadi penompang berkembangnya sistem pendidikan di 

Indonesia juga diharapkan mampu mencetak pemimpin bangsa 

yang bermoral dan berakhlak sebagaimana pemimpin 

seharusnya. Harapan bangsa akan lahirnya pemimpin dari 

golongan pesantren dengan bekal agama yang cukup diharapkan 

akan menjadikan Indonesia lebih baik. Karena moral bangsa 

ditentukan dari perilaku anak muda penerus perjuangan para 

pahlawan sebelumnya.  

                                                             
7 0 Kapita Selekta Pendidikan Islam, hlm. 315 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

96 
 

Ada ciri khas yang dimiliki oleh sebuah pesantren 

tradisional yang tetap lestari sampai saat ini. Pengajaran yang 

diberikan dengan menggunakan sumber kitab-kitab klasik 

berbahasa Arab yang selanjutnya disebut dengan kitab kuning. 

Bukan berarti kitab yang berwarna kuning sampulnya, namun 

kitab tersebut berasal dari kertas yang berwarna agak kuning 

serta dimaknai secara khas dengan bahasa pesantren. Kajian 

kitab kuning yang digunakan di pondok pesantren salaf biasanya 

menggunakan pemikiran-pemikiran ulama klasik. Misalnya 

kitab nahwu yang dipelajari sebagian besar pesantren dimulai 

dari jurumiah, kemudian impriti, dan alfiah. Juga dalam cabang 

ilmu yang lain, semisal fiqh, tasawuf dll memiliki tingkatan 

untuk tiap tahapan pembelajarannya.  

Selain kitabnya, kekhasan yang lain adalah dari metode 

yang digunakan. Teknik pengajaran dipesantren biasa disebut 

dengan sorogan dan bandongan atau juga disebut weton. 

Sorogan adalah sebuah metode pembelajaran individual yang 

dilakukan oleh santri dengan membaca kitab tertentu di hadapan 

ustaz atau kyai. Sedangkan bandongan atau weton adalah sistem 

pengajaran kolektif yang diajarkan oleh kyai atau ustatz dengan 

cara sang kyai membaca kitab kemudian para santri menyimak 

dan memberi catatan untuk kitabnya masing-masing. Selain dua 

motede tersebut Mastuhu juga menyebutkan bahwa hafalan dan 

halaqah juga sebagai ciri khas pendidikan pesantren. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

97 
 

Gejala modernitas didunia pesantren juga kian dinamis. 

Menurut Gus Dur pesantren memiliki dua fungsi besar yang 

saling terkait yakni sebagai lembaga pendidikan Islam dan 

sebagai bagian integral masyarakat yang harus bertanggung 

jawab terhadap perubahan dan rekayasa sosial. Kemajuan 

teknologi dan perubahan zaman yang semakin maju menjadikan 

pesantren juga mengikuti peradaban yang sesuai zaman kini. 

Tipologi pesantren modern menjadi salah satu bentuk bahwa 

pesantren tetap bertahan dan mampu bersaing dengan lembaga 

pendidikan umum. Bukan berarti tradisi pesantren yang 

tradisional tertinggal dan sudah tidak relevan dengan kemajuan 

zaman sekarang. Menurut Mas’ud, efektifitas metode yang 

dilakukan oleh pesantren tradisional sangatlah efektif dan 

memiliki nilai signifikasi kepahaman untuk santri yang tinggi 

dikarenakan sang ustaz atau kyai dapat menilai dan membimbing 

langsung para santri. Selain itu kedekatan relasi yang dibangun 

di dunia pesantren juga berpengaruh besar terhadap nilai akhlak 

yang membentuk para santri. Ketawadhu’an santri terhadap kyai, 

bimbingan kyai terhadap santri, serta penghormatan terhadap 

ilmu juga mengajarkan pendidikan karakter yang kuat di tengah 

krisis karakter generasi muda sekarang.  

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

98 
 

C. Macam-macam Tradisi Pesantren 

1. Tradisi Rihlah Ilmiah 

Rihlah ilmiah secara harfiah berarti perjalanan ilmu 

pengetahuan. Sedangkan dalam arti yang biasa dipahami, rihlah 

ilmiah adalah melakukan perjalanan dari sesuatu daerah ke 

daerah lain, atau dari satu negara ke negara lain, baik dekat 

maupun jauh, dan terkadang bermukim dalam waktu cukup lama. 

Bahkan tidak kembali ke daerah asal dengan tujuan untuk 

mencari, menimba, memperdalam, dan mengembangkan ilmu 

pengetahuan, bahkan mengajarkanya dan menuliskannya dalam 

sebuah buku atau kitab. 

Rihlah ilmiah yang dilakukan para Kiai pesantren tersebut 

menunjukan sebuah prestasi yang luar biasa, mengingat untuk 

melakukan perjalanan keluar negeri pada saat itu bukanlah 

merupakan pekerjaan yang mudah. Karena belum tersedianya 

sarana transportasi yang memada dan belum adanya sistem 

keimigrasian yang tertata dengan baik, serta sarana dan fasilitas 

pemukiman di Makkah yang masih sederhana.7 1 

 

2. Tradisi Menulis Buku/ Kitab 

Menulis buku merupakan salah satu tradisi yang dilakukan 

oleh para Kiai di pesantren. Beberapa ulama pimpinan pondok 

pesantren termasuk para penulis yang produktif. 

                                                             
7 1 Kapita Selekta Pendidikan Islam, hlm. 316 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

99 
 

Selanjutnya,  tradisi menulis kitab juga dimiliki oleh K.H 

Hasyim Asy’ari, walaupun jumlahnya tak sebanyak Nawawi Al-

Bantani, Mahfudz At-Tirmasi dan yang lainnya. Diantara karya 

tulis yang disusun oleh K.H Hasyim Asy’ari banyak berkaitan 

dengan masalah hadist, akhlak, fiqh, dan pendidikan anak. 

Dengan menyebutkan beberapa Kiai pesantren dengan karyanya 

itu menunjukan hal-hal sebagai berikut Pertama, bahwa 

dikalangan Kiai pondok pesantren terdapat tradisi menulis yang 

kuat, walaupun jumlahnya tidak sebanding dengan jumlah kiai 

yang ada.  

Kedua, bahwa kemampuan menulis yang dimiliki para Kiai 

atau Ulama Indonesia saat itu telah berhasil mengungguli 

kemampuan menulis yang dimiliki para ulama dari negara 

lainnya. Ketiga, bahwa hasil karya tulis para Kiai Indonesia itu 

tidak hanya di akui oleh umat Islam di Indonesia, melainkan di 

seluruh dunia. Hal ini terbukti dari digunakannya kitab-kitab 

yang ditulis para ulama Indonesia di negara-negara lain, 

khususnya timur tengah dan asia tenggara. Keempat, bahwa 

dengan adanya karya ilmiah tersebut menunjukan usaha para 

Kiai Indonesia dalam mengangkat citra Indonesia di dunia 

internasional.7 2 

 

 

                                                             
7 2 Kapita Selekta Pendidikan Islam, hlm. 317 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

100 
 

3. Tradisi Membaca Kitab Kuning 

Seorang peneliti asal Belanda, Martin Van Bruinessen telah 

menunjukan dengan jelas tentang adanya tradisi membaca kitab 

kuning di pesantren. Melalui bukunya yang berjudul Yellow 

Book (kitab kuning )Bruinessen menginformasikan bahwa kitab-

kitab karangan para Kiai sebagaimana tersebut di atas, khusunya 

karya Nawawi al-Bantani dan Mahfuz at-Tirmasi telah menjadi 

kitab rujukan utama yang dipelajari di pesantren-pesantren di 

pulau Jawa dan sekitarnya. 

Melalui tradisi membaca kitab kuning ini, para Kiai 

pesantren telah berhasil mewarnai corak kehidupan keagamaan 

masyarakat pada khususnya dan kehidupan sosial 

kemasyarakatan pada umumnya.7 3 

 

4. Tradisi Berbahasa Arab 

Seiring dengan adanya tradisi penulisan kitab-kitab oleh 

para Kiai dengan menggunakan bahasa Arab, maka dengan 

sendirinya telah menumbuhkan tradisi berbahasa Arab yang kuat 

dikalangan pesantren. Hal ini terjadi karena para ulama yang 

bermukim di Makkah memiliki kemampuan berbahasa arab yang 

baik karena sudah terbiasa dengan keadaan disekitarnya.7 4 

Penerapan berbahasa Arab ini berbeda di tiap pesantren. 

Biasanya di beberapa pesantren modern mewajibkan santrinya 

                                                             
7 3 Ibid, hlm. 317 
7 4 Ibid, hlm. 318 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

101 
 

untuk menggunakan Bahasa Arab sebagai Bahasa sehari-hari. 

Hal ini untuk membentuk iklim agar santri lebih disiplin dan 

lebih mudah ketika ingin menguasai kitab-kitab yang 

menggunakan pengantar berbahasa Arab.  

 

5. Tradisi Menghafal 

Menghafal adalah salah satu metode atau cara untuk 

menguasai mata pelajaran. Caranya dimulai dengan belajar teks 

kitab, memberi arti pada setiap teks, memahaminya dengan 

benar, dan kemudian menghafalnya diluar kepala. Metode 

menghafal ini umumnya dilakukan terhadap materi pelajaran 

tingkat dasar yang terdapat dalam kitab-kitab materi pokok atau 

yang lebih dikenal dengan matan. Diantara kitab-kitab yang 

dihafalkan antara lain; kitab Alfiyah Ibn Malik, Imriti, 

Jurumiyah, Fathul Qarib, Arba’in Nawawi, Tankihul Qaul dll. 

Ada juga pondok pesantren yang menekankan pada hafalan Al-

Qur’annya dan dimulai dari mengahafal juz 30, surat-surat 

pilihan, kemudian baru menghafal dari juz 1.7 5 

 

D. Pesantren dan Budaya  

Dinamika perkembangan pesantren yang semakin pesat 

tetaplah menjadikan pendidikan sebagai ruh utamanya. Selain 

                                                             
7 5 Kapita Selekta Pendidikan Islam, h. 318 





Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

103 
 

tertentu adalah suatu keutamaan. Walisongo yang memiliki 

peran sentral sebagai kiblat percontohan par santri di tanah jawa, 

dan tentunya sanad keilmuan tersebut bersambung kepada 

Muhammad. Pendekatan dan kebijaksanaan walisongo telah 

terlembagakan melalui esensi kepemimpinan dalam pesantren. 

Pendekatan walisongo ini tersampaikan dalam komunitas 

pesantren melalui keshalehan santri sebagai cara hidup yang 

selaras dengan kearifan budaya lokal.  

Budaya pesantren selanjutnya adalah menjunjung budaya 

Islam yang tidak diskriminatif. Nilai walisongo yang bisa diserap 

secara baik diantaranya adalah mampu menyatukan pemimpin 

negara dan pemimpin agama. ‘Sabdo pandito Ratu’, merupakan 

kalimat yang tidak lagi memberi ruang kepada kata sekularisme. 

Pesantren menyatukan semua santri dari seluruh kalangan 

kemudian tinggal bersama di pondok, tempat tinggal di 

pesantren. Tidak ada yang membedakan perlakuan antara anak 

Bupati dan anak kyai. Semua sama, karena ajaran Islam yang 

egalitar adil dan tidak membedakan satu sama lain. 

Mementingkan substantif dan tidak terlalu memperhatikan 

kulit luarnya juga termasuk salah satu budaya yang dijunjung 

tinggi di dunia pesantren. Terlihat dari fisik dan penampilan para 

santri yang terkesan tidak rapi dan sembarangan. Namun, jika 

santri sudah batsul masail, diskusi untuk memecakan masalah 

tertentu dengan mengemukakan sumber referensi masing-masing 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

104 
 

maka akan terlihat bagaimana santri menguasai ilmu keIslaman 

secara mendalam.  

Kematangan beragama yang dimiliki para santri 

membentuk sikap yang lebih lentur dan fleksibel dalam 

menghadapai dunia yang makin bermacam-macam. Masyarakat 

sekarang yang semakin terkotak-kotak pada golongan tertentu, 

saling membid’ahkan dan bahkan saling mengkafirkan juga 

sebagai wujud intolernasi antar golongan. Santri yang mondok di 

pesantren dengan berbekal pengetahuan agama tidak diajarkan 

untuk saling membenci dan mengutuk. Karena semangat Islam 

yang menerima semua golongan, warna, ras, dan pemikiran tetap 

digelorakan.  

Cultural maintenance pesantren juga ikut mewarnai budaya 

yang hidup dan lestari di pesantren. Persepsi yang perlu 

diluruskan mengenai kebudayaan asli Indonesia, yang kemudian 

disebut sebagai Islamisasi Jawa kemudian menganggap Islam 

sebagai kulit luar saja. Para peneliti menganggap bahwa adanya 

muslim yang hidup di jawa adalah menjadikan Hindu-Budha 

sebagai objek utama, dan Islam sebagai kulit luar budaya. 

Faktanya, orang Islam yang kebetulan tinggal di jawa tetap 

menjadikan Islam sebagai sumber agama dengan tetap 

menghormati agar tidak mengganggu pemeluk agama lain. 

Budaya yang ada sebelum Islam datang tetap dihormati.  

Tidak disembelihnya sapi di Kota Kudus bukan berarti 

binatang sapi menjadi haram, namun tetap menjaga agar umat 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

105 
 

hindu yang menjadikan sapi sebagai binatang mulia tidak 

melukai hati para pemeluk agama hindu di sana. Adanya 

pemukulan beduk sebagai penanda masuk waktu solat juga 

dipakai sebagai budaya penghormatan kepada agama Budha 

yang menjadikan beduk sebagai penanda masuknya waktu 

ibadah. Yang dalam hal ini meski tidak ada beduk bukan berarti 

tidak boleh melaksanakan solat jamaah. Jadi, Kalaupun tetap 

menggunakan budaya yang ada sebelumnya adalah bagian dari 

penghormatan yang diajarkan agar tetap hidup berdampingan 

dengan umat agama lain.  

Karena konsep cultural maintance ini juga, dunia pesantren 

ketika menghadapi hegemoni dari luar tetaplah mampu bertahan. 

Sejarah menunjukkan bahwa saat penjajah semakin menindas 

maka perlawanan santri akan semakin keras. Kehati-hatian para 

pemimpin Islam yang berlatarbelakang pesantren dalam 

menyikapi kebijaksanaan penguasa yang tidak sesuai dengan 

budaya lokal tetaplah mampu bertahan dengan baik. Bukan Islam 

tidak mau menerima perubahan, namun kebudayaan pesantren 

mengajarkan memfilter budaya yang tidak sesuai dengan spirit 

Islam yang semestinya. Santri diajarkan untuk ‘ora gumunan, lan 

ora kagetan’. Dengan begitu, nilai-nilai Islam tetap terjaga, 

budaya yang datang juga tetap terjaga agar tidak merusak nilai 

Islam sebagaimana mestinya.  

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

106 
 

E. Sanad Keilmuan Dalam Dunia Pesantren. 

Studi-studi hadis melibatkan rangkaian otoritas yang 

disebut isnad, yang dalam terminologi populer Islam di 

Indonesia disebut sanad.  Syeikh Nurudin ‘Itr mendefiniskan, as-

sanadu huwa silsilatu ar-ruwati al-ladzina naqalu al-haditsa 

wahidan ‘an al-akhari hatta yablugu ila qa`ilihi. Artinya, Sanad 

adalah rangkaian mata rantai para rawi yang meriwayatkan hadis 

dari periwayat kepada periwayat lainnya hingga sampai kepada 

sumbernya. Sanad dalam hadis adalah jaringan yang rumit. 

Karena berkaitan dengan pemberian dan penerimaan sebuah 

hadis dari sang guru kepada murid (at-tahammul wa al-ada`).  

Jaringan ini memiliki model yang beragam dan kompleks. 

Sehingga dalam studi hadis sendiri melahirkan banyak penelitian 

terkait transmisi hadis (sanad), baik dari kalangan sarjana timur 

maupun barat. Sarjana timur dan barat berbeda pendapat terkait 

awal mula diberlakukan sanad dalam hadis. Menurut Ibnu Sirrin, 

permulaan adanya sanad di kalangan ulama hadis ini setelah 

tragedy terbunuhnya Khalifah ‘Utsman pada tahun 35 H. 

Menurut GHA Juynboll, permulaan diberlakukan sanad ini 

diawali dengan perang saudara antara Ibn Zubair dan ‘Abd al-

Malik bin Marwan. Tradisi sanad ini berkembang menjadi 

sebuah metode yang diterima oleh khalayak luas tidak lama 

sebelum Imam Malik. Sebagian besar para perawi yang disebut 

Imam Malik dalam kitab hadisnya, mengutip hadis-hadis para 





Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

108 
 

yang menghubungkan para perawi dengan matan atau isi dari 

hadits tersebut. Secara sederhana, matan merupakan isi dari yang 

disabdakan nabi, sedangkan sanad adalah runtutan atau jaringan 

para perowi penerima matan. 

Istilah sanad yang biasanya hanya dipakai dalam bidang 

hadits, kini semakin meluas dipakai dalam banyak bidang 

keilmuan. Di dunia pesantren, ciri khas dari tradisi keilmuannya 

adalah tentang sanad, jaringan, silsilah atau genealogi yang 

bersifal musalsal (ketersambungan) sebagai acuan kualitas 

intelektual seorang ulama. Tradisi inilah yang membedakan 

dengan tradisi keilmuan non-pesantren.   

Di dunia pesantren, sanad keilmuan merupakan salah satu 

unsur utama yang harus dijunjung tinggi. Sanad merupakan 

sebuah transmisi bertemunya jalur keilmuan guru dan murid. 

Seperti halnya yang dipelajari dalam ilmu hadits, syarat jalur 

persanadan harus bermuara kepada Nabi Muhammad SAW, 

begitu pula dengan keilmuan lain seperti tasawuf, ilmu al-qur’an 

dan tafsir, tauhid, dan sebagainya. Sanad keilmuan merupakan 

latar belakang seorang ulama dalam mengkaji ilmu agama yang 

bersambung ditiap generasi ulama di atasnya.  

Sisi lain yang terlihat dalam pengakuan masyarakat 

terhadap seorang kyai atau ustaz juga ditentukan oleh jalur sanad 

yang dipakai. Meskipun bukan pengakuan secara tertulis, namun 

tradisi pesantren terbiasa untuk memantabkan hati seorang santri 

salah satunya dengan sanad dari jalur kyai yang mengajarkan 





Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

110 
 

keduanya juga tetap melestarikan tradisi sanad keilmuan yang 

tersambung kepada guru-guru sebelumnya. Dengan begitu maka 

informasi keilmuan juga lebih terjaga kebenarannya.  

Belajar agama memang berbeda dengan belajar ilmu umum. 

Jika salah memilih guru, maka pemahaman dan praktik 

keagamaan pun bisa salah. Belajar agama menyangkut 

pemahaman atas teks suci dan penafsirannya. Oleh karena 

pesantren sangat menekankan sanad karena belajar agama harus 

bersumber pada guru yang terpercaya. Proses transfer keilmuan 

melalui sanad ilmu yang jelas berimplikasi pada pandangan 

hidup, kultur dan praktik keagamaan yang cenderung homogen.  

Proses sanad keilmuan di pesantren biasanya dalam bentuk 

pemberian ijazah sanad kitab. Santri yang sudah mengkhatamkan 

sebuah kitab, dan dianggap sudah mampu mengajarkan kepada 

orang lain diberikan ijazah sanad kitab tersebut. Transmisi ilmu 

itu bersambung sampai kepada penulis kitab (mualif). Santri 

diberikan selembaran semacam sertifikat yang berisi tentang 

keterangan peroleh sanad keilmuan kitab tertentu. Namun, proses 

sanad keilmuan secara tertulis ini sedikit yang melakukan, 

banyak pesantren atau seorang kiai melakukan ijazah secara 

lisan. 

Pada umumnya, seorang kyai yang memimpin pesantren 

memiliki spesialisasi keilmuan utama yang dikuasai. Meskipun 

sebenarnya rata-rata kyai menguasai banyak ilmu keIslaman, 

namun mereka lebih memilih bidang tertentu yang secara jalur 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

111 
 

sanad keilmuan secara resmi mendapatkan ijazah dari gurunya. 

Karena jika mendapatkan ijazah khusus dari gurunya, biasanya 

sanad tersebut dapat tersambung ke Rasulullah. Maka ketika 

diajarkan kepada para santri ilmu tersebut diharapkan 

mengandung barakah dari guru-guru sebelumnya. Dengan 

terjaganya sanad antara guru-murid diharapkan dapat 

membendung ke-biasan informasi keagamaan. 

 

F. Peran Pesantren  dalam Membangun Bangsa 

Pesantren mampu mempertahankan eksistensinya dan 

berperan aktif memanfaatkan potensinya sebagai lembaga 

pendidikan. Tradisi keilmuan pesantren terus terjaga dan 

melahirkan santri yang mempunyai pengetahuan keagamaan 

sekaligus berakhlak al-karimah. Pesantren dinilai sebagai 

lembaga pendidikan yang ideal. Karena didalamnya tidak hanya 

diajarkan materi keagamaan, akan tetapi juga mempratikkannya 

dalam kehidupan keseharian. Inilah nilai lebih pesantren yang 

tidak hanya mencetak ilmuan atau orang alim, tetapi juga 

sekaligus amil.  

Kesadaran tinggi untuk mengamalkan ilmu yang dipelajari 

dan dikuasai akan melahirkan hal nyata baik terkait amaliah 

yang membentuk kesalehan pribadi maupun kesalehan sosial. 

Disamping itu, sikap tasawuh, tawazun, dan tasamuh yang 

diajarkan sejak dini dipesantren dan dipraktikkan dalam 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

112 
 

keseharian membentuk budaya damai pesantren dan 

mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan sehingga diharapkan 

bisa menandingi dan menangkal berkembangnya paham 

radikalisme agama di tengah masyarakat. 

Pesantren juga mempunyai kultur yang unik dan khas. 

Karenanya, pesantren dinilai menjadi sub kultur tersendiri yang 

mampu secara independen lepas dari kultur masyarakat 

disekitarnya. Dan, sebagai lembaga pendidikan dengan kyai 

sebagai tokoh sentralnya, pesantren mampu memunculkan nilai-

nilai keagamaan dalam kehidupan sosial masyarakat. Pesantren 

bahkan mampu mengkontruksi budaya masyarakat dan terus 

menjaganya sehingga sejumlah budaya pesantren yang ada 

dalam komunitas masyarakat tetap terjaga dengan baik.7 7  

 

 

 

 

 

  

                                                             
7 7 Mu’ammar’, Pilar-Pilar Peradaban Pesantren; Potret Potensi dan Peran 

Pesantren sebagai Pusat Peradaban, Jurnal Madaniyah Edisi VII Agustus 2014, hlm. 

294-295 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

113 
 

 

 

BAB IX  

Tantangan Islam Nusantara 

 

 

Radikalisme dan terorisme di Indonesia dari masa kemasa 

ditinjau dari prespektif kewarganegaraan akan melihat 

bahwasaannya konsep yang mencakup cara berfikir dan 

bertindak. Hal tersebut timbul dan merupakan fenomena dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara yang sering melibatkan 

hubungan antara warga Negara dan Negara, bahkan di era 

globalisasi juga melibatkan kelompok dengan jaringan yang 

bersifat Internasional. Dari diskriptif tersebut akan diperoleh 

gambaran mengenai gerakan Islam kontemporer meliputi 

fundamentalisme, makna liberalisme, wacana Khilafah yang ada 

di Indonesia, dan makna NKRI harga mati.  

A. Fundamentalisme 

Fundamentalisme yaitu imbauan untuk yang dianggap 

kemurnian agama yang asli, yang menolak segala kompromi 

politik. Dia berpegang secara ketat terhadap tradisi dengan 

pemahaman yang kurang mendalam antara tradisi Islam dengan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

114 
 

yang tidak berasal dari Islam, dan dia juga menutup diri terhadap 

dunia luar dan perkembangannya kecuali perkembangan yang 

dianggap kemurnian asli. Istilah fundamentalisme seperti yang 

ada pada saat ini, mempunyai kesan pengklaiman sekalipun 

beberapa orang Islam sendiri. Misalnya al-usuliyya al-Islamiyya. 

Suatu istilah yang biasanya digunakan untuk menunjukan celaan 

terhadap orang lain, tetapi beda dengan fanatik, yang ditunjukan 

kepada orang-orang yang berfikir. 

Kesamaan sikap politik yang mengatasnamakan Islam tetap 

didasarkan pada perbedaan berbagai interpretasi terhadap Islam 

yang dimasuki berbagai macam ideologi Islam yang semuanya 

tergantung pada partai politik. Secara politis, tuntunan dan 

kelompok-kelompok Islam fundamentalis mempunyai berbagai 

varian dari berbgai negara, dimana tuntunan tersebut lebih 

banyak didasarkan pada faktor-faktor yang bersifat situasional 

daripada kejelasan.  

Konsep fundamentalisme muslim ini dapat dijelaskan 

dengan contoh dua negara Islam yaitu Iran dan Saudi Arabia. 

Penguasa Arab secara tegas melaksanakan hukum Islam secara 

wahabi.7 8  

                                                             
7 8 Mukti dkk, Agama dalam Pergumulan Masyarakat Kontemporer, ( Yogya :1998 ) 

hlm. 23-35 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

115 
 

B. Liberalisme 

Akar teologis agama antara lain dapat dilihat pada konsep 

jihad, memerangi orang kafir, totalitas Islam, yang banyak 

dirumuskan pada era peperangan, namun tidak dibaca secara 

kontekstual oleh kelompk tertentu dalam Islam. Menurut 

Bruinessen, munculnya berbagai gerakan Islam radikal seperti 

KISDI, KAMMI, Tarbiyah, dan Salafi yang dipengaruhi 

Ikhwanul Muslimin, maupun partai-partai Islam, seperti Partai 

Bulan Bintang (PBB), dan Partai Keadilan (PK), memiliki 

keterkaitan historis-ideologs dengan gerakan Islam radikal tahun 

60-70 an, misalnya Masyumi dan DDII. Abdullah Sungkar 

adalah pemimpin aktivis gerakan radikal DDII cabang Jawa 

Tengah. 

Lima kelompok keagamaan di Yogyakarta, yakni gerakan 

Islam Jama’ah, Gerakan Kelompok Islam Bugis, Gerakan 

Jamaah Islam Qur’ani, Gerakan Kaum Masjid Salman, dan 

Gerakan Islam. Menurut penelitian menunjukan bahwasannya 

latar kemunculan sejumlah gerakan keagamaan tersebut adalah 

keinginan memurnikan ajaran Islam, menciptakan masyarakat 

yang ideal dan terbatas dari pengaruh Barat karena Islam 

merupakan pandangan hidup.7 9  

                                                             
7 9 Ummi Sumbullah, Islam Radikal dan Pluralisme Agama, (Badan Libang dan 

Kementrian Kemenag RI :2010), hlm. 31-34 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

116 
 

Pergulatan Ormas-ormas Islam Garis Keras di Indonesia, di 

fokuskan kepada beberapa kelompok Islam radikal, seperti FPI, 

Majlis Mujahiddin, KISDI, Laskar Ahlussunah wal Jamaah. 

Empat kelompok tersebut memiliki kemiripan berikut: 1) 

Memperjuangkan Islam secara kaffah (total), 2) Mendasarkan 

pemahaman keagamaannya pada generasi salafus saleh ( 

generasi terbaik Islam awal ), 3) Memusuhi Barat dengan segala 

produknya, 4) Memusuhi kelompok liberalism yang marak 

dikalangan umat Islam.8 0 

 

C. Sistem Khalifah 

Khalifah menurut makna bahasa berasal dari fi’il madhi 

khalafa, yang berarti menggantikan atau menempati tempatnya. 

Khalifah secara etimologi adalah otrang yang datang setelah 

orang lain lalu menggantikan posisinya.Jadi, menurut bahasa 

khalifah adalah orang yang menggantikan orang sebelumnya.  Di 

Indonesia muncul Hizbut at-Tahrir Indonesia yang sering dikenal 

dengan HTI. Tidak sekedar jumlah masa yang fantastis, tapi yang 

menggetarkan dalam sebuah momentum adalah Hizbut Thrir 

Indonesia kini dengan lantang dan gagah menyuarakan khalifah 

ditengah Indonesia yang menganut konsep nation-state. Padahal 

                                                             
8 0 Ibid, hal. 35-36 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

117 
 

konsep khalifah tentu saja berselisih dengan konsep nation-state 

dan demokrasi.  

Pihak HTI pun merasa sukses, tidak semata-matapada 

penyelenggaraan acaranya namun yang lebih penting adalah 

keberhasilannya mengibarkangagasan khalifah. Dan mereka pun 

kian pede. HTI ini merupakansebuah organisasi mempresepsikan 

Islam yang diyakini sebagai lembaga serba sempurna yang telah 

menyediakan celak biru apa saja, termaasuk sistem politik, yang 

wajib dan tinggal dipraktekan. Khalifah adalah sistem 

pemerintahan yang khas dengan Ideologi Islam dan perundang-

undanganyang mengacu  pada al-Quran dan Hadis. Tegaknya 

khilafah diyakini mampu menegakkan syariat Islam dan 

mengembangkan dakwah keseluruh penjuru dunia. Mereka 

berambisi ingin mengembalikan masa kegemilangan peradapan 

Islam untuk bisa dipraktekan saat ini dengan dalih untuk 

mempersatukan umat Islam didunia.  

Pemikiran Ash-Shiddieqy, Hamka dan Quraish Shihab 

tentang khalifah dalam karya tafsir mereka masing-masing yaitu 

tafsir an-Nur, al-Azhar, al-Musbah menarik untuk 

diaktualisasikan. Untuk selanjutnya dengan aktualisasi 

pemikiran mereka tentang khalifah dan hal-hal yang terkait 

dengannya, diharapkan menjadi acuan etik bagi para penguasa di 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

118 
 

Tanah Air dalam melaksanakan tugasnya dan umat Islam 

Indonesia. 8 1 

Secara teoris, aliran keagamaan baru yang bermasalah dapat 

diklasifikasikan menjadi dua yaitu: Aliran keagamaan tipe 

pertama adalah pengakuan individu terhadap kelompok yang 

mendapatkan wahyu secara asli dari tuhan. Wahyu tersebut 

diyakini berisi nilai dan norma sacral yang berbeda dengan isi 

kitab suci agama yang telah ada pada umumnya di masyarakat 

tertentu, baik yang berkaitan dengan teks, konteks, 

aqidah/ketuhanan, ibadah, kemasyarakatan, akhlak, alam 

semesta, maupun yang berkaitan dengan awal dan akhir 

kehidupan. 

Aliran keagamaan tipe kedua adalah pengakuan 

individu/kelompok yang mendapatkan wahyu atau petunjuk dari 

tuhan tentang pemahaman dan penafsiran yang baru atas nilai 

dan norma yang sacral sebagian dari kitab suci suatu agama yang 

tellah ada dan membudaya pada masyarakat tertentu, baik 

menyangkut teks, konteks, aqidah/ketuhanan, ibadah, 

kemasyarakatan, akhlak, alam semesta maupun menyangkut 

awal dan akhir kehidupan. 

Dalam konteks sosiologis Indonesia saat ini subur dengan 

berkembangnya aliran serta gerakan kweagamaan bermasalah 

yang dianggap menyimpang dan sesat, hal tersebut merupakan 

                                                             
8 1 Mubasirun, Kekuasaan Politik dalam Tafsir Indonesia., (LP2M IAIN Salatiga : 

2018 ). hlm. 35-36  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

119 
 

persoalan serius, karena dampakna juga akan beresiko. Pimpinan 

dan anggotannya diadili serta dipenjarakan, pengikut atau 

umatnya diancam, akses ekonomi dan sosial mereka ditutup. 

Juga terjadi perusakan dan pemusnahan atau tindakan destruktif 

terhadap siapa saja yang dianggap berbeda dan menganggu 

warga.  

Beberapa aliran yang masih eksis misalnya Darul Arqom. 

Darul Arqom didirikan pada tahun 1969 oleh pria kebangsaan 

Malaysia, yaitu Ashari Muhammad biasa disebut Abuys AM. 

Darul Arqom difatwa sesat oleh MUI pada tahun 1994 karena 

mengajarkan doktrin bahwa Abuya AM mengaku diutus untuk 

menyambut kedatangan Iman Mahdi. Menurut darul Arqom 

adalah Syekh Muhammad Suhaimi, tokoh darul Arqom yang 

diyakini menerima Aurad Muhammadyah langsung dari 

Rasulullah pada saat ia berada di ka’bah. Rasulullah menurut 

Darul Arqom masih ada dan terjaga didalam bangunan ka’bah 

tersebut. Abuya AM mengatakan bahwa dirinya memperoleh 

ilmu laduni dan mengetahui hal-hal gaib dan masa yang akan 

datang.  

 

D. Doktrin-doktrin Ajaran Radikal  

Salah satu bentuk kejahatan kelompok radikal yakni 

pengeboman pertama kali terjadi di Indonesia pada tahun 1962, 

di Kompleks Perguruan Cikini dengan tujuan pembunuhan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

120 
 

terhadap Soekarno. Jika ada pertanyaan yang ditujukan kepada 

para Islam radikal mengenai bagimana bentuk Negara yang 

mereka inginkan, maka jawabannya ialah “Negara yang diatur 

oleh syariah Allah”, kemudian jika pertannyaannya 

dikembangkan lebih dalam seperti memintaanya untuk 

menjelaskan kepada non muslim yang juga ikut berperandalam 

membangun Negara Islam, mereka kembali menyatakan 

“Menegakan syariah Islam”. Terlihat sekali mereka tidak 

memiliki konsep yang dapat ditawarkan kepada umat Islam 

kecuali hanya untuk menciptakan kekuasaan. Dan cara yang 

ditempuh pun mengandung unsur radikal.  

Mardety Mardensyah dalam opininya menyatakan arus 

besar globalisasi telah menyeret dunia, baik secara ideologi, 

politik, ekonomi, maupun budaya. Arus globalisasi ini bagi 

sebagian orang digunakan sebagai alat untuk membuka pikiran-

pikirann baru., tetapi sebagian orang menilai sebagai ancaman 

sehingga muncul pendalaman ideology yang fundamental dan 

lahirlah doktrin-doktrin yang beraliran keras, yang menuju 

keranah politik dan sosial, maka generasi mudalah yang menjadi 

sasarannya.8 2 

 

 

                                                             
8 2 Muh. Taurizal Husein, Fenomena Radikalisme di Indonesia, Universitas 

Muhammadyah Tangerang. hlml. 9-10 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

121 
 

D. NKRI Harga Mati 

NKRI Harga Mati merupakan bentuk dari suatu slogan yang 

sering digunakan oleh sebagian besar masyarakat Indonesia 

wujud dari menyetujui dan mencintai Negara Kesatuan Republik 

Indonesia. Arti  dari konsep “Harga Mati” sendiri adalah sesuatu 

yang  sudah tidak bisa di ganggu gugat. Kesimpulannya adalah 

NKRI merupakan sebuah penegasan yang menyatakan bahwa 

kita setuju dengan adanya kesatuan Negara Republik Indonesia 

yang harus kita jaga, lindungi kemerdekaan maupun 

kedaulatannya. 

Bangsa Indonesia memiliki banyak keanekaragaman  etnis, 

suku, agama dan budaya. Tatkala, Indonesia mencapai fase 

kemerdekaan, maka peran prinsip dasar filsafat Ideologi negara 

yang berwujud lima asas Pancasila akan diletakkan dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Dasar-dasar pemikiran 

Pancasila dan orientasi Pancasila secara kultural bertumpu pada 

budaya bangsa. Selain itu dalam segi politis, Pancasila tidak lain 

adalah hasil dari kompromi bangsa Indonesia yang 

beranekaragam penduduknya, baik etnis, suku agama, maupun 

budayanya. Konsensus nasional yang dapat menjamin dan 

mampu menggalang persatuan bangsa untuk mewujudkan cita-

cita bangsa Indonesia yaitu masyarakat yang adil dan makmur 

dan diridhoi oleh Allah SWT. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

122 
 

Sebagian besar penduduk negara Indonesia mayoritas 

beragama Islam. Akan tetapi peletakan Pancasila sebagai 

ideologi negara tidak bertentangan dengan syariat Islam, yang 

telah terlihat pada piagam Jakarta yang merupakan roh dari 

ideologi Pancasila. Piagam Jakarta merupakan wujud dari 

perhatian bangsa Indonesia untuk memfasilitasi keinginan 

seluruh umat yang selalu berpegang teguh pada masing-masing 

syari’atnya. Akan tetapi pasca reformasi , Isi dari pada Pancasila 

banyak di salah artikan oleh sebagian umat Islam, bahwa 

Pancasila tidak layak lagi untuk dijadikan sebagai dasar Ideologi 

negara dan sudah tidak mampu untuk menjadi alat persatu bangsa 

terutama kalangan umat Islam. 

Akhir-akhir ini, negara Indonesia di gegerkan oleh sebagian 

kecil aliran-aliran yang menganut system khilafah. Khilafah 

sendiri adalah system pemerintahan yang dipimpin oleh seorang 

khilafah, yang berdefinisi bahwa khilafah tersebut adalah sebagai 

wakil  atau pengganti kedudukan Rasullullah setelah beliau wafat  

untuk melaksanakan syariat Islam dalam kehidupan bernegara. 

Itu berarti kedudukan seorang Khalifah adalah sebagai penguasa 

atau pengelola negara. Dari itu, system Khilafah bertolak 

belakang dengan negara Indonesia karena negara Indonesia 

adalah negara kesatuan yang penduduknya terdiri dari berbeda-

beda suku, etnis, maupun agama. Dan kemerdekaan Negara 

Republik Indonesia merdeka bukan hanya dari perjuangan dari 

satu agama saja, melainkan perjuangan dan persatuan agama-



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

123 
 

agama dari jenis yang berbeda-beda hingga dapat mencetuskan 

pemikiran-pemikiran yang luar biasa demi meraih kemerdekaan 

Indonesia. Semua terjadi dengan adanya demokrasi. Indonesia 

tidak bisa ditawar-tawar kembali, karena seluruh bangasa 

Indonesia mengakui dan mencintai NKRI dengan harga yang 

mati. Terucap dan terlaksana lewat lisan dan perbuatan.   

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

124 
 

 

  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

125 
 

 

 

BAB X 

Pilar Ormas Islam Nusantara: 

NU-Muhammadiyah 

 

A. Nahdlatul Ulama’  

1.  Sejarah Lahirnya Nahdlatul Ulama  

Nahdlatul Ulama di dirikan tanggal 31 Januari 1926. 

Merupakan sebuah organisasi Ulama yang tetap 

mempertahankan pelaksanaan ajaran agama dengan berpegang 

teguh kepada para salah satu madzhab Ahli Sunnah wal jamaah. 

Madzhab yang diikuti oleh Nahdlatul Ulama’ adalah madzhab 

Syafi’i dan orientasi pada fikih ( hukum Islam ). Hal ini tidak 

lepas, karena basis organisasi ini yakni pesantren, yang sangat 

menekankan pengajaran fikih dan mengajarkan kitab yang ditulis 

oleh Ulama madzhab Syafi’i. Sebagai organisasi keagamaan, 

Nahdlatul Ulama’ berusaha agar semua perilaku warganya 

sejalan dengan agama Islam.8 3 

                                                             
8 3Masngudin dan Rukmini Dahlan, Pola Hubungan Antara Nahdlatul Ulama’dengan 

Muhammadiyyah, Badan kesejahteraan Nasional, Jakarta, 2000), hlm.1 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

126 
 

Berdirinya Nahdlatul Ulama tak bisa dilepaskan dengan 

upaya mempertahankan ajaran ahlus sunnah waljamaah (aswaja). 

Ajaran inibersumber dari Al-qur’an, Sunnah, Ijma’(keputusan-

keputusan para ulama’sebelumnya). Dan Qiyas (kasus-kasus 

yang ada dalam cerita al-Qur’an dan Hadits) seperti yang dikutip 

oleh Marijan dari K.H. Mustofa Bisri ada tiga substansi, yaitu (1) 

dalam bidang-bidang hukum-hukum. 

Dalam sejarahnya, Nahdlatul Ulama memang berdiri 

sebagai bentuk reaksi dari luar (gerakanpurifikasi). Dan 

berdirinya organisasi ini tidak lepas dari peran para Kyai dengan 

komunitas pesantrennya yang merupakan peyanggah utama 

kelompok Islam tradisionalis. Nahdlatul Ulama merupakan 

organisasi keagamaan, ke-Islaman organisasi ini dirintis para kiai 

yang berpaham Ahlussunnah Wal Jama’ah, sebagai wadah usaha 

mempersatukan diri dan menyatukan langkah dalam tugas 

memelihara melestarikan, mengembangkan dan mengamalkan 

ajaran Islam dengan merujuk salah satu imam madzhab (Hanafi, 

Maliki, Syafi’i dan Hambali) serta berkidmat kepada bangsa, 

Negara dan umat Islam. 

 

2. Organisasi Nahdlatul Ulama’ 

Nama Nahdlatul Ulama’ adalah usulan dari Ulama’-ulama’ 

pada zaman dahulu. Nahdlatul Ulama’ sebagai organisasi 

masyarakat dan keagamaan yang mempunyai lambaga yang 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

127 
 

menggambarkan dasar tujuan dan cita-cita dari keberadaan 

organisasi. Lambang Nahdlatul Ulama’ diciptakan oleh KH. 

Ridwan Abdullah, setelah melalui proses perenungan dan hasil 

sholat istikharah sebagai petunjuk dari Allah SWT. Lambang 

Nahdlatul Ulama’ adalah sebagai berikut:  

1. Globe (bola dunia) melambangkan bumi tempat manusia 

hidup dan mencari kehidupanya itu dengan berjuang, 

beramal, dan berilmu. Bumi mengingatkan bahwa 

manusia berasal dari tanah dan akan kembali ke tanah. 

2. Peta Indonesia yang terlihat pada globe (bola dunia). 

Melambangkan bahwa NU berdiri di Indonesia dan 

berjuang untuk kekayaan Negara RI. 

3. Tali bersimpul yang melingkari globe (bola dunia), 

melambangkan persatuan yang kokoh dan ikatan di 

bawahnya melambangkan hubungan manusia dengan 

Allah SWT. Untaian tali berjumlah 99. Melambangkan 

asmaul husna agar manusia hidup bahagia di dunia dan 

akhirat.   

4. Bintang besar, melambangkan kepemimpinan Nabi 

Muhammad Saw. Empat bintang di atas garis katulistiwa 

melambangkan kepemimpinan Khulafaur Rosyidin Abu 

Bakar, Umar bin Khottob, Usman bin Affan, Ali bin Abi 

Tholib. Empat di bawah garis katulistiwa melambangkan 

empat madzhab yaitu : Imam Syafi’I, Maliki, Hanafi, dan 

Hanbali. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

128 
 

5. Tulisan arab “Nahdlatul Ulama” membentang dari kanan 

kekiri, menunjukkan organisasi yang berarti kebangkitan 

para ulama’.   

6. Warna dasar hiijau melambangkan kesuburan tanah air 

Indonesia sedangkan tulisan yang berwarna putih 

melambangkan kesucian. Berdasarkan uraiaan di atas 

dapat disimpulkan NU adalah organisasi keagamaan yang 

setia mengikuti ajaran Nabi Muhammad Saw. 

Nahdlatul Ulama merupakan organisasi keagamaan, ke-

Islaman organisasi ini dirintis para kiai yang berpaham 

Ahlussunnah Wal Jama’ah, sebagai  wadah  usaha 

mempersatukan diri dan menyatukan langkah dalam tugas 

memelihara, melestarikan, mengembangkan dan mengamalkan 

Islam denganmerujuk salah satu imam madzhab (Hanafi, Maliki, 

Syafi’i dan Hambali) serta berkidmat kepada bangsa, Negara dan 

umat Islam.8 4 Struktur organisasi Nahdlatul Ulama terdiri dari 

para kiai yang merupakan simbiosis ulama, kiai merupakan 

sentral figur dalam kehidupan masyarakat. Sebab esensi ibadah 

adalah mencakup dua dimensi, yaitu, dimensi ubudiyah, 

hubungan individu dengan tuhan, dan dimensi mu’amalah, 

hubungan manusia dengan manusia yang lain (sosial). 

 

                                                             
8 4H. Umar Burhan, Hari-Hari Sekitar Lahir NU, (Jakarta: Aula:1981) hlm. 21 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

129 
 

3. Peran Nahdlatul Ulama 

Nahdlatul Ulama membuka lembaran sejarah baru dalam 

mengatasi kelemahan-kelemahan masalah sosial kemasyarakat. 

Lembaga-lembaga pesantren, kiai, santri, dan jamaah yang 

tersebar di tanah air sebagai unit komunitas sosial budaya 

masyarakat Islam, menjadikan Nahdlatul Ulama tidak terlalu 

sulit dalam menyebarkan sayap organisasinya. Hubungan 

kekerabatan kiai sendiri dalam lingkungan pesantren di Jawa 

sangat membantu penyebaran sampai kedaerah-daerah. Sifat 

penyatuan lingkungan itu akan menimbulkan interaksi sosial 

antara pesantren dengan penduduk setempat serta membentuk 

pola kepemimpin ansosial yang berpusat pada para Kyai.  

Perubahan sosial indonesia dapat terlaksana lebih baik. 

Bukan karena Nahdlatul Ulama (NU) memiliki basis terbesar 

masyarakat pedesaan dan hadirnya perubahan sosial masyarakat 

kota yang memiliki kecenderungan eksploitatif terhadap 

masyarakat pedesaan. Tapi, karena Nahdltul Ulama memliki 

organ otoritas interpretasi sosial, yakni para Kyai. Di tangan 

perubahan sosial dimonitoring, sekaligus dicarikan akar 

argumentasi idiologis dari sebuah perubahan sosial.8 5 

                                                             
8 5MasykurHasyim,  Merakit Negeri Berserakan, (Surabaya: Yayasan 95: 2002)  hlm. 

81-82 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

130 
 

Ada tiga pokok yang memungkinkan Kyai NU memiliki 

kelebihan dan mempertahankan dominasi kulturalnya dalam 

masyarakat.  Pertama, tingginya derajat mobilitas Kyai dalam 

membangun jaringan hubungan  dengan komunitas diluarnya, 

baik sesama Kyai dalam pertemuan-pertemuan jaringan tertentu 

maupun dengan pihak-pihak lain, memungkinkan mereka 

memperoleh informasi baru yang belum dimiliki para santri dan 

mayarakat sekitarnya. Kedua, posisi sentral dan ketokohan Kyai 

di desa dan pesantrennya, menjadikan mereka sebagai sumber 

rujukan bagi orang-orang yang datang dari luar desa, di mana 

orang-orang yang datang kedesa (dengan berbagai 

kepentingannya) tak bisa mengabaikan eksistensi dan peran 

Kyai.  

Hampir selalu Kyai dijadikan sebagai tempat bertanya dan 

sekaligus acuan bagi orang-orang luar desa. Posisi seperti itu 

menjadikan para kyai memiliki akses yang lebih luas dan bakan 

lebih istimewa dari pihak lain sehingga ketokohan Kyai bukan 

saja dalam konteks masyarakat desa dan santrinya, melainkan 

juga dalam kacamata orang-orang yang berasal dari luar desa 

bersangkutan. Ketiga, sebagai dampak langsung maupun tidak 

langsung dari posisinya, Kyai biasanya memiliki kelebihan yang 

bersifat material dibandingkan dengan masyarakat di sekitarnya, 

termasuk memiliki akses informasi lebih baik. Semuaitu, dengan 

kata lain, menjadikan mereka memili kikelebihan dalam bidang 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

131 
 

means of production dalam bentuk idias dan sekaligus material, 

di mana semua itu dibutuhkan oleh para santri dan masyarakat 

umumnya. Pondok pesantren dan masyarakat Islam pedesaan 

menjadi pilar yang tetap kokoh sehingga tidak salah jika ada yang 

menyebut Nahdlatul Ulama merupakan organisasi pesantren dan 

masyrakat perdesaan. Hampir semua tokoh tokoh Nahdlatul 

Ulama memiliki pesantren dan mushola walaupun itu kecil, 

pondok pesantren merupakan wahana yang tepat dan strategis, 

sehingga memudahkan para santri untuk menguasai kitab kuning 

yang ditulis oleh para imam madzhab terutama Imam Syafi’i. 

Keterkaitan Nahdlatul Ulama dengan pondok pesantren 

dibuktikan dalam lembaran sejarah Islam di Indonesia. 

 

B. Muhammadiyah 

1. Sejarah Lahirnya Muhammadiyah 

Secara etimologis, Muhammadiyyah berasal dari bahasa 

Arab, “Muhammadun” yaitu nama nabi Allah terakhir 

Muhammad itu memiliki arti terpuji ketambahan ya’ nisbah yang 

berfungsi untuk membangsakan atau bermakna pengikut. 

Dengan demikian, Muhammadiyyah adalah kelompok pengikut 

Nabi Muhammad,   

Secara Terminlogis, menurut sumber-sumber primer 

dijelaskan sebagai berikut: 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

132 
 

1. Muhammadiyyah merupakan organisasi Islam yang di dirikan 

oleh Ahmad Dahlan, 

2. Muhamadiyyah merupakan organisasi gerakan dakwah Islam 

Amar makruf nahi mungkar dan tajdid, berakidah Islam dan 

bersumber pada Al-Qur’an dan Assunnah.  

Organisasi Muhammadiyah didirikan oleh Muhammad 

Darwisy atau yang lebih dikenal dengan K.H. Ahmad Dahlan8 6 

di Kauman, Yogyakarta pada tanggal 08 Dzulhijjah 1330 H/ 18 

November 1912 sebagai tanggapan terhadap berbagai saran dari 

sahabat dan murud-muridnya untuk mendirikan sebuah lembaga 

yang bersifat permanen. faktor pendorong kelahiran 

Muhammadiyah bermula dari beberapa kegelisahan dan 

keprihatinan sosial religius dan moral. Kegelisahan sosial ini 

terjadi disebabkan oleh suasana kebodohan, kemiskinan, dan 

keterbelakangan umat. Kegelisahan religius muncul karena 

                                                             
8 6Ahmad Dahlan adalah anak dari KH Abu Bakar bin K. Sulaiman seorang katib di 

kesultanan Yogyakarta. Ia dilahirkan pada tahun 1869 dengan nama M. Darwisy. Setelah 

menyelesaikan Pendidikan dasarnya dalam nahwu, fiqh dan tafsir di Yogyakarta dan 

sekitarnya, pada tahun 1890 ia pergi ke Mekkah selama setahun untuk belajar di sana. 

Pada tahun 1903 ia kembali lagi ke tanah suci untuk menetap selama 2 tahun. Di kota itu 

ia belajar agama antara lain pada Syekh Ahmad Khatib salah satu ulama penganut mazhab 

syafi`I dan penentang paham pembaharuan yang dibawa oleh Muhammad Abduh. Ahmad 

Dahlan sendiri mengetahui paham pembaharuan yang dibawa oleh Muhammad Abduh 

ketika merada di tanah suci, setelah kembali ke Indonesia, pengetahuan itu diperdalam 

melalui buku-buku dan majalah .Ia tidak hanya mengetahui pemikiran Muhammad 

Abduh tetapi juga pemikiran Ibnu Taimiyah (1263-1328 M) dan Ibnual Qayyim al-Jauzi 
(1292-1350 M). Selanjutnya Lihat dalam Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di 

Indonesia, (Jakarta: PT Pustaka LP3ES, Cet VIII, 1996), hlm. 85; Lihat juga Arbiya 

Lubis, Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh Suatu studi perbandingan, 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1989), hlm. 13; Lihat Juga Alwi Shihab, Membendung Arus: 

Respons Gerakan Muhammadiyah Terhadap Penetrasi Misi Kristen di Indonesia, 

(Bandung: Mizan, 1998), hlm. 105. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

133 
 

melihat praktik keagamaan yang mekanistik tanpa terlihat 

kaitannya dengan perilaku sosial dan dengan tahayul, Sedangkan 

kegelisahan moral disebabkan oleh kaburnya batas antara baik 

dan buruk, serta pantas dan tidak pantas.8 7 

Sebagai sebuah organisasi yang berasaskan Islam, tujuan 

Muhammadiyah yang paling penting adalah untuk menyebarkan 

ajaran Islam, baik melalui pendidikan maupun kegiatan sosial 

lainnya. Selain itu meluruskan keyakinan yang menyimpang 

serta menghapuskan perbuatan yang dianggap oleh 

Muhammadiyah sebagai bid`ah. Organisasi ini juga 

memunculkan praktek-praktek ibadah yang hampir-hampir 

belum pernah dikenal sebelumnya oleh masyarakat, seperti 

shalat hari raya di lapangan, mengkoordinir pembagian zakat dan 

sebagainya. Untuk mencapai tujuan-tujuan dari organisasi ini,  

Muhammadiyah bermaksud untuk mendirikan lembaga-

lembaga pendidikan, mengadakan rapat-rapat dan tabligh di 

mana dibicarakan masalah-masalah Islam, mendirikan lembaga 

wakaf dan masjid masjid serta menerbitkan buku-buku, brosur-

brosur, surat-surat kabar dan majalah-majalah. Muhammadiyah 

mulai berkembang pada tahun 1917 setelah Budi Utomo 

mengadakan kongres di Yogyakarta. K.H. Ahmad Dahlan 

                                                             
8 7Muhammad SyarifHidayat, KonsepMatla’ Fi Wilayah Al-Hukmi Muhammadiyah 

DalamPenentuanAwalBulanKamariyah, (SkripsiFakultasSyari’ahInstitut Agama Islam 

Negeri Walisongo, Semarang, 2011), hlm. 37. Diunduhdari http.eprints.walisongo.ac.id 

pada tanggal 14 Desember 2013. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

134 
 

sebagai tuan rumah mampu mempesona peserta kongres melalui 

pidatonya, dalam kongres itu banyak permintaan untuk 

mendirikan cabang Muhammadiyah di Jawa, pengurus 

Muhammadiyah menyikapinya dengan menerima permintaan 

dari beberapa daerah untuk mendirikan cabang-cabangnya.  

Untuk mencapai maksud ini, anggaran dasar dari organisasi 

Muhammadiyah yang membatasi diri hanya pada kegiatan-

kegiatan di Yogyakarta saja, haruslah lebih dahulu diubah. Ini 

dilakukan pada tahun 1920 ketika wilayah operasi 

Muhammadiyah sudah meliputi seluruh pulau Jawa dan pada 

tahun berikutnya (1921), Muhammadiyah mulai berkembang 

keseluruh wilayah Indonesia. Sejak saat itu, Muhammadiyah 

mulai menampakkan pengaruh yang cukup kuat di Indonesia. 

Sebagai sebuah organisasi kemasyarakatan, Muhammadiyah 

tidak hanya menangani masalah-masalah pendidikan saja, tetapi 

juga melayani berbagai usaha pelayanan masyarakat seperti 

kesehatan, pemberian hokum (fatwa), panti asuhan, penyuluhan 

dan lain-lain. Ini terbukti dengan berdirinya banyak sekolah, 

rumah sakit, masjid, rumah yatim, rumah miskin, rumah jompo 

dan lain sebagainya yang diprakarsai oleh Muhammadiyah. 

Selainitu, di dalam keorganisasian Muhammadiyah sendiri, 

banyak pula berdiri majelis, Lembaga serta organisasi otonom 

yang menangani masalah-masalah keagamaan dan sosial 

kemasyarakatan. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

135 
 

 

2. Organisasi Muhammadiyah  

Di awal berdirinya Muhammadiyah, pengaruh organisasi ini 

masih sedikit dan terbatas di beberapa wilayah. Contohnya 

seperti Surakarta, Yogyakarta, Pekalongan dan Pekajangan. 

Cabang-cabang organisasi tersebut mulai berdiri pada tahun 

1922. Kabar duka pun muncul, sang pendiri Muhammadiyah 

berpulang pada tanggal 23 Februari 1923. Meskipun K.H. 

Ahmad Dahlan meninggal, perjuangan Muhammadiyah tidak 

pernah berhenti. Kini perjuangan Muhammadiyah dipimpin oleh 

K.H. Ibrahim. Dua tahun setelah kematian K.H. Ahmad Dahlan 

atau tepatnya tahun 1925, jumlah anggota Muhammadiyah masih 

4.000 anggota. 

Sekarang Muhammadiyah menjadi organisasi Islam 

terbesar nomor dua di Indonesia setelah Nahdatul Ulama. Saat 

ini, dengan 29 juta anggota, Muhammadiyah adalah organisasi 

Muslim terbesar kedua di Indonesia, setelah Nahdlatul Ulama. 

Muhammadiyah juga memiliki beberapa organisasi otonom. 

Contohnya seperti Pemuda Muhammadiyah, Aisyiyah dan tujuan 

organisasi Aisyiyah yang sesuai untuk wanita Muhammadiyah, 

Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah, Ikatan Pelajar 

Muhammadiyah dan Tapk Suci Putera Muhammadiyah untuk 

perguruan silat. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

136 
 

Muhammadiyah juga terus berjuang dan memberikan warna 

sejarah sejak masa pergerakan dan kebangkitan nasional, masa 

setelah kemerdekaan dan hingga saat ini. Selama kericuhan 

politik dan pembantaian tahun 1965-66 atau era pemusnahan 

PKI, Muhammadiyah berperan dan menyatakan perang terhadap 

Gestapu / PKI atau disebut Gerakan 30 September dan Partai 

Komunis Indonesia. Muhammadiyah memaknainya sebagai 

Perang Suci. Pernyataan Muhammadiyah ini tentu didukung oleh 

banyak kelompok Islam lainnya. 

Lalu berlanjut ke era reformasi Indonesia tahun 1998 atau 

tepatnya setelah Suharto lengser, beberapa orang 

Muhammadiyah menginginkan kepemimpinan Muhammadiyah 

untuk membentuk partai. Dari sinilah ketua Muhammadiyah 

waktu itu, Amien Rais, mendirikan Partai Amanat Nasional atau 

yang biasa kita singkat dengan PAN. PAN mendapat dukungan 

yang sangat besar dari para anggota Muhammadiyah tapi partai 

ini tidak memiliki hubungan yang resmi dengan 

Muhammadiyah. Pimpinan Muhammadiyah menyatakan bahwa 

anggota Muhammadiyah bebas untuk menyelaraskan diri dengan 

partai politik yang mereka pilih asalkan mereka berbagi nilai 

dengan Muhammadiyah. 

 

3. Peran Muhammadiyah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

137 
 

Globalisasi mengubah banyak sendi dalam tatanan dunia 

ini. Bagian yang tentu saja terpengaruh oleh hal tersebut adalah 

identitas, baik individu maupun kelompok. Muhammadiyah 

sebagai organisasi, menyesuaikan diri terhadap derasnya arus 

globalisasi yang ada terutama karena revolusi teknologi 

komunikasi dan trasnportasi. Inilah diantaranya yang 

melatarbelakangi hadirnya identitas baru yang sekarang 

disematkan pada organisasi Muhammadiyah, yakni “Islam 

Berkemajuan”.  

Menurut Prof. Nakamura, Muhammadiyah juga 

meneguhkan jati dirinya dengan “Islam Berkemajuan”, sebagai 

gerakan sosial dengan tujuan untuk membawa Indonesia menuju 

kemajuan. Gagasan tentang kemajuan ini dimaknai dalam 

konteks nilai-nilai kemanusiaan universal. Inilah diantaranya 

yang menyebabkan lahirnya banyak resolusi dari muktamar 

yang menunjukkan tingkat keberterimaan yang sangat tinggi 

terhadap nilai demokrasi dan juga dukungan terhadap 

perlindungan hak-hak minoritas.  

Muhammadiyah juga menyerap semangat untuk 

menandingi hegemoni ”Arabisasi” dan membangun Islam 

Indonesia dasar kajian kritis terhadap nilai-nilai Al-Quran dan 

fenomena yang terjadi di masyarakat. Salah satunya adalah sikap 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

138 
 

Muhammdiyah untuk memilih berdiri di belakang mereka yang 

mengalami diskriminasi dan marginalisasi.8 8 

Muhammadiyah juga disebut dengan Gerakan reformis. 

Identitas sebagai gerakan reformis ini sering dikaitkan dengan 

tanggapan Muhammadiyah terhadap TBC (takhayul, bid’ah, dan 

churafat), anti-mazhab fikih atau tidak bermazhab, dan 

anggapan terhadap Muhammadiyah sebagai gerakan yang anti-

tasawuf. Sementara sebutan “Islam Puritan” sering dikaitkan 

dengan konsep al-ruju’ ila Al-Qur’an wa al- Sunnah (kembali ke 

Al-Qur’an dan Sunnah), yaitu menekankan pada dua sumber 

utama dari Islam itu dan kurang peduli terhadap kitab kuning atau 

khazanah klasik dari Islam. Makna yang terakhir ini dekat 

kepada istilah konservatif.8 9 

Muhammadiyah sebagai sebuah orginisasi besar di 

Indonesia tentulah memiliki peran dan andil besar dalam 

membentuk budaya, tradisi, dan pola pemikiran masyarakat. 

Islam berkemajuan, Islam modern, dan penyebutan lain untuk 

organisasi ini menjadi penyeimbang dari oraganisasi NU di 

Indonesia yang selalu kembal, kembali pada tradisi. Dengan 

adanya dua ormas besar di Indoensia ini menjadikan Indonesia 

semakin moderat dan seimbang dalam melihat sesuatu. Lihatlah 

                                                             
8 8 Ahmad Najib Burhani, “Muhammadiyah Berkemajuan”, (Bandung: PT Mizan 

Pustaka, 2016), hlm.26. 
8 9 Ibid, hlm. 35. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

139 
 

sebagai contoh ketika penentuan awal bulan Ramadhan/ Syawal 

yang seringkali berbeda antar kedua ormas tersebut. Perbedaan 

tersebut menjadi gambaran bahwa perbedaan pendapat, cara dan 

pandangan di Indonesia sangatlah wajar dan bisa tetap rukun 

untuk duduk bersama. Maka, sinergitas antara dua ormas ini 

menjadi penting untuk tetap dipertahankan untuk menjaga 

kesatuan NKRI.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

140 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

141 
 

 

 

BAB XI 

Moderasi Sebagai Solusi 
 

 

A. Menemukan Jejak Moderasi Islam 

Kata moderat dalam bahasa Arab dikenal dengan al-

wasathiyah. Dalam Alquran merupakan kata yang terekam dari 

QS.al-Baqarah: 143. Kata al-Wasath dalam ayat tersebut, 

bermakana terbaik dan paling sempurna. Dalam hadis yang 

sangat populer juga disebutkan bahwa sebaik-baik persoalan 

adalah yang berada di tengah-tengah. Dalam artian dalam 

melihat dan menyelesaikan satu persoalan, Islam moderat 

mencoba melakukan pendekatan kompromi dan berada di 

tengah-tengah, begitupula dalam menyikapi sebuah perbedaan, 

baik perbedaan agama ataupun mazhab, Islam moderat selalu 

mengedepankan sikap toleransi, saling menghargai, dengan tetap 

meyakini kebenaran keyakinan masing-masing agama dan 

mazhab. Sehingga semua dapat menerima keputusan dengan 

kepala dingin, tanpa harus terlibat dalam aksi yang anarkis.  

Moderasi adalah ajaran inti agama Islam. Islam moderat 

adalah paham keagamaan yang sangat relevan dalam konteks 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

142 
 

keberagaman dalam segala aspek, baik agama, adat istiadat, suku 

dan bangsa itu sendiri.Tak pelak lagi, ragam pemahaman 

keagamaan adalah sebuah fakta sejarah dalam Islam. Keragaman 

tersebut, salah satunya, disebabkan oleh dialektika antara teks 

dan realitas itu sendiri, dan cara pandang terhadap posisi akal dan 

wahyu dalam menyelesaikan satu masalah. Konsekuensi logis 

dari kenyataan tersebut adalah munculnya terma-terma yang 

mengikut di belakang kata Islam. Sebut misalanya, Islam 

Fundamental, Islam Liberal, Islam Progresif, Islam Moderat, dan 

masih banyak label yang lain.  

Islam pada dasarnya adalah agama universal, tidak terkotak-

kotak oleh label tertentu, hanya saja, cara pemahaman terhadap 

agama Islam itu kemudian menghasilkan terma seperti di atas. 

Diterima atau tidak, itulah fakta yang ada dewasa ini yang 

mempunyai akar sejarah yang kuat dalam khazanah Islam. Fakta 

sejarah menyatakan bahwa embrio keberagamaan tersebut sudah 

ada sejak era Rasulullah, yang kemudian semakin berkembang 

pada era sahabat, terlebih khusus pada era Umar bin Khattab. Ia 

kerap kali berbeda pandangan dengan sahabat-sahabat yang lain, 

bahkan mengeluarkan ijtihad yang secara sepintas bertentangan 

dengan keputusan hukum yang ditetapkan oleh Rasululullah Saw 

sendiri.   

Sebutlah misalnya, tidak membagikan harta rampasan 

kepada umat Islam demi kemaslahatan umum (negara), yang 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

143 
 

jelas-jelas sebelumnya dibagikan oleh Rasulullah melalui 

perintah teks Alquran (QS. Al-Anfal: 41). Oleh karena itu, paham 

Islam Moderat merupakan ajaran yang mesti dibumikan di 

Nusantara. Ia sangat representatif memberikan jawaban dan 

solusi terhadap seluruh permasalahan yang dihadapi umat Islam 

dewasa ini. Ia tidak terlalu ekstrim ke kanan, dalam hal ini 

overtekstual, tapi juga tidak terlalu ekstrim ke kiri, dalam artian 

overkonstekstual. Islam moderat selalu mengedepankan 

keseimbangan antara teks dan konteks, antara wahyu dan 

akal.Karena keduanya adalah kebenaran yang bersumber dari 

Tuhan. Mengabaikan salah satunya berarti meninggalkan 

sebagian kebenaran Tuhan. Maka dari itu, pemahaman yang 

moderat di atas menjadi sebuah kemestian, apalagi dalam 

konteks keindonesiaan yang sangat mejemuk. 

Pemahaman yang berada di tengah-tengah sebenarnya 

menjadi esensi agama Islam itu sendiri. Dalam sejarahnya, 

agama Islam datang sebagai penyeimbang agama-agama 

sebelumnya; agama Yahudi dan Nasrani.Agama Yahudi berada 

pada titik yang sangat keras, sebaliknya agama Nasrani berada 

pada titik yang sangat lembek. Dalam kasus qisas, agama Yahudi 

menyatakan jika seorang ditampar sekali, maka dia harus 

membalas dua kali tamparan. Sebaliknya dalam agama Kristen, 

jika seorang ditampar pipi kanannya maka iadianjurkan 

memberikan pipi kirinya untuk ditampar lagi. Beda halnya dalam 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

144 
 

Islam, kasus qisas, misalnya membunuh seorang maka dia juga 

harus dibunuh sebagai qisas (balasan), tapi memaafkan pelaku 

adalah sikap yang lebih baik. Demikian bentuk kemoderatan 

Islam. 

 

B. Moderasi Islam Dalam Berbagai Perspektif 

Kemoderatan Islam tersebut kemudian terekam juga dalam 

berbagai disiplin ilmu; akidah, fiqh, tafsir, pemikiran, tasawuf 

dan dakwah.  

1.  Moderasi Akidah Islam  

Dalam ilmu akidah (teologi), Islam Moderat direpsentasikan 

oleh aliran al-Asy’ariyah. Aliran yang menengahi antara 

Muktazilah yang sangat rasional dengan Salafiah dan Hanabilah 

yang sangat tekstual. Keduanya sama-sama berada pada titik 

‚ekstrim‛. Muktazilah dianggap ekstrim dalam memosisikan akal 

di atas segalanya. Dalam pengambilan kesimpulan banyak 

menggunakan premis-premis demonstrative yang bersifat logis. 

Sebaliknya, kaum Salafiah dan Hanabilah berada pada titik yang 

berseberangan. Mengutamakan teks dan seringkali dalam 

beberapa kasus dia mengabaikan penggunaakan akal dalam 

memahami teks tersebut. Akibat dari keduanya sama-sama 

kurang mewakili dan menggambarkan ajaran Islam yang selam 

ini dikenal dengan penuh keseimmbangan. Rasionalitas yang 

berlebihan acapkali mengaburkan kejernihan akidah Islam, 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

145 
 

sebaliknya tekstualitas yang berlebihan bisa saja menyebabkan 

kejumudan dalam berijtihad.  

Bentuk moderasi aliran kalam Asy’ariyah dapat dilihat 

dalam beberapa pandangannya terkait dengan persoalan dan 

perdebatan teologis.Misalnya perdebatan isu ‚kalamullah‛ dalam 

pada itu, tejewantahkan dalam perdebatan hakekat Al-Quran 

antara kelompok Hanabilah dan Muktazilah. Kelompok 

Hanabilah menyatakan dengan tegas bahwa Alquran adalah 

bukan makhluk, ia adalah qadim dan azali. Sementara 

Muktazilah menyatakan bahwa Alquran adalah makhluk3 karena 

ia tersusun dari suara dan huruf yang dibaca yang notabene sudah 

terjadi proses transmisi dan adaptasi dengan karya karsa 

manusia. 

Perdebatan yang panjang antar kelompok tersebut 

menyebabkan fitnah bagi umat Islam. Dalam sejarahnya, Ahamd 

bin Hanbal diperjara oleh pemerintah yang didominasi oleh para 

penganut muktazilah, dengan asumsi bahwa dia menentang 

pemerintah atas pendapatnya tentang Alquran yang berlainan 

dengan muktazilah. Dalam perdebatan tersebut, aliran kalam 

Asy’ariyah tampil sebagai aliran poros tengah dengan 

menyatakan bahwa Allah Swt. memiliki dua aspek kalam, yaitu 

kalam nafsi dan kalam lafzi. Kalam nafsi hekekatnya qadim dan 

azali sementara kalam lafzi baru dan tidak qadim. Dalam konteks 

Alquran, menurut paham Asy’ariyah, bahwa Alquran memiliki 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

146 
 

dua sisi; yaitu satu sisi adalah kalam nafsi yaitu makna di balik 

teks dan inilah yang qadim. Sementara yang Alquran yang 

berbentuk huruf yang tertulis di atas kertas bersifat lafzi yang 

tidak qadim.  

Pandangan Asy’ariyah tentang hekakat kaluamullah dapat 

menengahi perseteruan antara pandangan Hanabilah yang 

tekstual dan Muktazilah yang sangat rasional yang mengatakan 

bahwa Al-Quran adalah makhluk.Begitupun dalam isu-isu 

teoogis lainnya seperti perbuatan manusia (af’alul 

ibad).Perdebatan terjadi antara kaum Jabariyah dan Muktazilah. 

Kaum Jabariyah menyatakan bahwa manusia tidak menciptakan 

perbuatannya sendiri. Ia bagaikan robot yang dikontrol secara 

total oleh Allah. Sementara Muktazilah meyakini bahwa 

manuusia menciptakan perbuatan-perbuatannya yang bersifat 

ikhtiyariyah. Dalam pandangan asy’ariyah bahwa manusia tidak 

menciptakan perbuatan-perbuatannya, namun perbuatan itu 

adalah sesuatu yang terjadi atas kudrat Allah. Hanya saja, 

manusia memiliki peranan dalam penciptaan perbuatan tersebut 

yang kemudian dikenal dengan isitalah al-kasb.Teori al-Kasb ini 

yang menjadi pembeda bagi Asy’ariyah yang menengahi antara 

jabariyah dan muktazilah-qadariyah. Teori al-kasb memberikan 

peranan manusia dan menafikan bahwak manusia bagaikan 

robot, manusia tetap memiliki andil dalam tiap perbuatannya, 

sehingga konsekuensinya adalah manusia tetap harus 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

147 
 

bertanggungjawab atas segala perbuatannya. Ia dapat mendapat 

siksaan atau pahala.9 0 

Selain itu, moderasi Asy’ariyah juga tampak dalam 

persoalan sifat-sifat khabariyah. Asy’ariyah memiliki pandangan 

sebagai penengah antara kalangan al-musyabbihah yang telah 

melampai batas dalam memahami makna literal sebuah nash, 

seperti kata al-istiwa, yadayn, al-wajhu dengan makna zahir. Di 

pihak lain adalah muktazilah yang menafikan sifat-sifat 

khabariyah bagi Allah. Masih menurut muktazilah, dengan 

pengakuan adanya sifat bagi Allah akan mengantarkan kepada 

kesimpulan adanya banyak zat yang qadim. Karena baginya sifat 

itu adalah zat Allah yang terpisahkan. Sehingga mustahil Allah 

memiliki sifat seperti itu.Dalam konteks ini, Asy’riyah 

menyatakan bahwa Allah memiliki sifat tapi tidak seperti 

pemahaman kaum Al-musyabbihah yang memahami sifat itu 

dengan pemahaman zahiriyah, tapi penetapan sifat bagi Allah 

yang layak bagi-Nya tanpa harus mempertanyakan kaifiyahnya. 

Dalam persoalan pelaku dosa besar, juga Asy’ari 

mengambil posisi tengah antara murjiah dan khawarij. Dalam 

pandangan murjiah bahwa pelaku dosa besar atau perbuatan 

maksiat tidak sama sekali mempengaruhi hakekat keimanan. 

                                                             
9 0 Syahrastani asy-, Al-Nilal wa al-Nihal: aliran-aliran Teologi dalam Sejarah Umat 

Manusia, alih bahasa oleh Aswadie Syukur, dengan judul asli Al-Nilal wa al-Nihal, 

Surabaya: Bina Ilmu. hlm.85 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

148 
 

Iman menurutnya adalah persoalan hati yang tidak terpengaruh 

oleh perbuatan manusia secara lahir. Akibatnya, orang yang 

melakukan dosa tidak mengubah statusnya dari beriman menjadi 

tidak beriman. Masih menurut murjiah, pelaku dosa besar hanya 

akan tinggal sementara di neraka kemudian akan masuk kekal di 

surga. Sementara khawarij mengatakan bahwa pelaku dosa besar 

adalah kafir atau tidak beriman. Konsep iman bagi khawarij 

adalah dapat diukur melalui perbuatan lahir dari manusia. Dalam 

kontek peredebatan yang sama, kaum muktazilah juga 

berpandangan bahwa pelaku dosa besar berada pada dua posisi, 

antara keimanan dan kekafiran. Akibatnya, kalau ia meninggal 

dunia sebelum bertaubat, maka ia akan masuk neraka 

selamanya.9 1 

Sementara Asy’ari berpendapat bahwa ‚sesungguhnya 

pelaku dosa besar adalah orang mukmin yang berdoa, bila ia 

meinggal dunia sebelum bertaubat, maka statusnya akan 

diserahkan kepada Allah, bila Allah memaafkannya maka ia akan 

bebas, dan apabila Allah menghendaki maka ia aka disiksa. 

 

 

 

                                                             
9 1 Syahrastani asy-, Al-Nilal wa al-Nihal: aliran-aliran Teologi dalam Sejarah Umat 

Manusia, alih bahasa oleh Aswadie Syukur, dengan judul asli Al-Nilal wa al-Nihal, 

Surabaya: Bina Ilmu. hlm.89 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

149 
 

2.   Moderasi Hukum Islam    

Begitupula dalam ilmu hukum, kemoderatan Islam pun 

harus digalakkan. Dalam hal ini, dialektika antara teks dan 

realitas selalu berjalan lurus dalam mengeluarkan sebuah hukum, 

karena maksud Tuhan yang tertuang dalam Alquran dan Hadis 

tak pernah bersebrangan dengan kemaslahatan umat manusia. 

Hasil ijtihad para ulama fuqaha yang melihirkan sebuah hukum 

sejatinya tetap harus memerhatikan prinsip al-murunah, 

fleksibilitas. Karena pada hekakatnya tidak bisa dipungkiri 

bahwa sebuah hukum senantiasa lahir dari pergumulan sosial 

kemasyarakatan yang sangat dinamis.  

Konsekuensi logis dari fakta ini adalah sebuah hukum bisa 

saja berubah dengan berubahnya konteks kemasyarakatan 

dimana hukum itu hendak diaplikasikan. Konsep seperti ini 

dibahasakan oleh Yusuf Al-Qaradawi sebagai fiqh al-taisir, 

sebuah pemahaman fiqh yang memberikan kemudahan. Fiqh al-

taisir inilah yang menjadi icon besar bagi mederasi Islam yang 

hendak dikampanyekan, kerena ia memposisikan hukum Islam 

sebagai hukum yang bertujuan mendidik manusia, bukan untuk 

menyiksanya. Hukum inii pula menyatakan bahwa ketika 

manusia mengalami kesulitan, kendala dalam menjalankan pesan 

hukum, maka ia harus diberikan kemudahan sesuai dengan 

kemampuan yang dimilikinya. Ini tidak berarti bahwa teks harus 

tunduk pada hawa nafsu manusia, juga tidak berarti bahwa 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

150 
 

hukum dengan enaknya di otak atik oleh penafisaran manusia, 

melainkan bahwa konsep ini memberikan pilihan kepada 

manusia untuk melaksanakan hukum yang paling mudah dari 

hukum yang ada. Pemikiran seperti bukan hal yang baru dalam 

Islam, tapi justru pemahaman tersebut lahir dari hasil perenungan 

dari sekian banyak fakta dalam Alquran, hadis dan kaedah 

fiqhiyah yang menghendaki kemudahan bagi manusia.9 2  

Pendekatan Rasulullah sejalan dengan tindakan praktis 

baginda Rasulullah Muhammad Saw.sebagaiman yang direkam 

oleh Aisyah, istrinya, bahwa Rasulullah selalu memilih perkara 

yang mudah dari dua perkara yang ditawarkan kepadanya. 

Berdasarkan sejumlah keterangan di atas, maka semakin jelas 

bahwa hukum Islam sangat moderat, dalam artian bahwa tidak 

menyulitkan dan mengandung prinsip flekesibilitas dalam 

penerapannya. Untuk lebih lengkapnya maka perlu diuraikan 

lebih lanjut karakteristik moderasi hukum Islam sehingga tidak 

disalahpahami oleh oknum yang tidak bertanggung 

jawab.Sebagiaman yang dirumuskan oleh Muhammad Rauf 

Amin bahwa karakteristik moderasi hukum Islam dapat 

dipetakan dalam tiga karakter.  

 

                                                             
9 2Nurcholish Madjid,1995, Islam Agama Peradaban: Membangun Makna dan 

Relevansi Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta: Paramadina, hlm.121 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

151 
 

Pertama, substansialisasi teks atau hukum 

Yang dimaksud dengan subtansialisasi teks adalah adanya 

kesadaran dan pengakuan bahwa dibalik sebuah teks atau hukum 

ada tujuan hukum (maqsad) yang menjadi pesan utama bagi 

manusia. Bagi seorang mujtahid atau para fuqaha sejatinya 

senantiasa memerhatikan tujuan hukum itu dalam tiap 

menelorkan sebuah hukum dari teks. Ia harus menyelami makna 

yang terdalam di balik teks atau ayat tertentu. Ia tidak boleh 

hanya memahami secara sepintas dan jumud pada permukaan 

teks. Memahami maksud atau tujuan hukum itu adalah hal yang 

sangat mendasar yang perlu dihadirkan sebagai sesuatu yang 

paling penting dari sekedar pemahaman lahir.9 3  

Masih menurut Rauf Amin, bahwa isu subtansialisasi adalah 

bukan hal baru dalam pengkajian hukum Islam, tapi justru 

merupakan fakta sejarah dalam tradisi nabi dan sahabat.Salah 

satu peristiwa penting dalam sejarah adalah kasus di Bani 

Quraidzah. Hadis nabi mengatakann ‚Laa yusalliyanna 

Ahadukum al-Ashra illa fi bani Quraidzah‛ yang artinya bahwa 

‚janganlah salah satu dari kalian salat Ashar kecuali di Bani 

Quraidzah‛. Dalam peritstiwa tersebut sahabat terbagi menjadi 

dua. Kelompok pertama benar-benar mengikuti perintah nabi 

secara tekstual bahwa tidak shalat Ashar kecuali setelah mereka 

                                                             
9 3 Nurcholish Madjid,1995, Islam Agama Peradaban: Membangun Makna dan 

Relevansi Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta: Paramadina, hlm.123 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

152 
 

sampai di Bani Quraidzah sebagaimana bunyi teks hadis secara 

lahir. Sementara kelompok yang lain melaksanakan salat Ashar 

di daerah sebelum Bani Quraidzah karena waktu Ashar sudah 

hampir habis. Kelompok kedua ini juga memahami bahwa hadis 

nabi di atas bukan larangan mutlak salat Ashar kecuali di Bani 

Quraidzah melainkan lebih pada ancuran untuk bergegas dalam 

perjalanan sehingga bisa salat Ashar di Bani Quraidzah. Itulah 

subtansi dari hadis itu. 

Kejadian tersebut sampai di telinga Rasulullah.Kedua 

kelompok menghadap untuk mendapatkan pembenaran. 

Kelompok yang pertama yang memahami secara tekstual dan 

melakukan salat setelah sampai di Bani Quraidzah dibenarkan 

oleh Rasul. Begitupun dengan kelompok yang kedua yang 

memahami secara subtansial pesan di balik teks juga mendapat 

apresisasi dari Rasul. Pada konteks ini dapat disimpulkan bahwa 

isu subtansialisasi teks sangat kuat landasannya dalam sejarah 

kenabian dan sahabat. Bahkan sejumlah peristiwa dalam sejarah 

nabi dan sahabat menunjukkan bahwa pemahaman secara 

subtansial terhadap sebuah teks Al-Quran maupun Hadis sangat 

dominan dan diapresiasi baik Rasulullah Muhammad maupun 

sahabatnya, khususnya Umar bin al-Khattab. 

Kedua, kontekstualisasi  

Karakter yang kedua adalah kontekstualisasi teks atau 

hukum. Jika yang subtansialisasi melacak tujuan hukum di balik 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

153 
 

teks, maka karakter yang kedua ini lebih pada upaya melacak 

historitas teks (unsure kesejarahan sebuah teks) yang 

melingkupinya yang pada gilirannya memberi pengaruh pada 

lahirnya sebuah hukum. Teori ini berasumsi bahwa sebauh 

hukum boleh jadi ditetapkan oleh Allah atau Nabi dikarenakan 

oleh sebauh kondisi atau keadaan yang menghendaki adanya 

hukum tersebut. Dalam artian bahwa bila kondisi yang menjadi 

pengaruh lahirnya teks tersebut berubah atau tidak ada lagi, maka 

seharusnya hukum yang dilahirkan dari sebuah teks tersebut juga 

berubah atau digantikan oleh hukum yang lain. Dengan 

demikian, teori kontektualisasi ini sangat penting untuk dipahami 

oleh semua pakar hukum sebelum melahirkan sebuah produk 

hukum dalam masyarakat.  

Seorang mujtahid harus memiliki pengetahuan tentang 

sejarah teks (asbabul nuzul dan asbabul wurud) yang mendalam, 

serta pemahaman terhadap konteks masyarakat modern yang 

mana merupakan tujuan hukum yang hendak diaplikasikan. 

Dalam pada itu, syeikh Ali Jum’ah dalam beberapa tulisan dan 

ceramahnya senantiasa menegaskan bahwa seorang ahli agama 

tidaklah cukup hanya menguasai ilmu-ilmu agama berupa bahasa 

Arab, ushul fiqh, ushul hadis, tafsir dan ushul tafsir saja, tapi 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

154 
 

lebih pada itu juga dituntut untuk memaham ilmu-ilmu 

humaniora seperti sosiologi, antropologi, psikologi dll.9 4  

Salah satu contoh kontekstualiasasi teks adalah larangan 

perempuan bepergian danpa maharam.Dalam hadis ditegaskan 

‚laa tusaafirul mar’atu illa ma’a dzii mahraimin‛ yang artinya 

bahwa seorang perempuan tidak boleh bepergian tanpa ditemani 

mahram. Melalui hadis ini pula sejumlah pendapat ulama yang 

melarang perempuan melakukan perjalanan secara mutlak tanpa 

ditemani oleh keluarga (maharam). Pendapat ini dapat 

dimakulumi bahwa dalam hadis di atas memang sangat tegas 

melarang. Namun pertanyaannya adalah bagaimana konteks 

yang melingkupi lahirnya teks hadis tersebut? di sinilah peran 

teori kontektualisasi.  

Teori ini tidak serta merta memahami hadis tersebut dan 

mengaplikasikannya secara serampangan. Tapi harus 

menganalisa konteks sejarah ketika hadis itu diucapkan oleh 

Rasul. Melalui penelusuran sejarah kemudian ditemukan 

kesimpulan bahwa konteks sejarah perempuan ketika hadis itu 

lahir adalah kondisi yang tidak aman. Maka sangatlah wajar dan 

tepat jika kemudian Nabi melarang perempuan keluar rumah 

(melakukan perjalanan) tanpa ditemani oleh seorang mahram. Ini 

                                                             
9 4 Nyoman Kutha Ratna, 2010, Metodologi Penelitian: Kajian Budaya dan Ilmu 

Sosial Humaniora Pada Umumnya, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, hlm. 56 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

155 
 

tentu sangat menghargai dan menjaga perempuan dari segala 

gangguan. Tanpa dalam konteks modern ini, dengan 

perkembangan tekhnologi yang begitu canggih, maka 

kekhawatiran dari segala gangguan sudah tidak ada lagi seperti 

yang dulu. Maka larangan untuk bepergian tanpa mahram pun 

juga dapat dipahami dalam bentuk yang berbeda. Atau lahir 

sebuah hukum yang berbeda dengan berubahnya konteks yang 

ada. Sehingga perempuan yang ingin berangkat ke satu tempat 

(selama merasa aman: pen) tidak perlu dikawal oleh seorang 

mahram. Intinya bahwa teori kontekstualisasi hukum berangkat 

dari sebuah konsep bahwa ada sejumlah hukum yang dibangun 

oleh Rasulullah berdasarkan konteks zaman yang 

melingkupinya. Sehingga jika konteks itu berubah seperti zaman 

sekarang ini, maka tidak ada halangan untuk meninjau kembali 

hukum lama dan menggantikannya dengan hukum baru yang 

lebih baik dan bermaslahat bagi umat manusia.Hukum lahir 

untuk kepentingan dan kemaslahatan manusia dalam mengatur 

segala bentuk tindakan demi kebaikan dunia dan akhirat.  

 

Ketiga, rasionalisasi teks  

Karakter yang ketiga ini juga sangat penting untuk diketahui 

oleh seluruh pakar hukum dan mujtahid. Rasionalisasi teks 

bermakna bahwa tiap teks hukum memiliki illat yang merupakan 

dasar dan sebab adanya sebuah hukum. Proses rasionalisasi itu 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

156 
 

sendiri adalah upaya untuk melacak dan menentukan faktor-

faktor yang mempengaruhi ada atau tidak adanya sebuah hukum 

yang terkandung dalam sebuah teks. Dalam bahasa lain para 

pakar sering memaknainya dengan kata illat hukum. Illat hukum 

berbeda dengan hikmah sebuah hukum yang justru dipahami 

sebagai padanan arti subtansialisasi. Untuk membedakan 

keduanya akan dilihat dalam sebuah contoh konkrit, yaitu 

kebolehan untuk melakukan jama dan qashar bagi musafir. Jama 

dan qashar itu dibolehkan bagi musafir karena adanya kesulitan 

(masyaqqah) yang terkadung dalam perjalanan.  

Dalam analisa kasus ini dapat dilihat dengan dua 

pandangan.Mengaitkan adanya keringanan jama dan qashar 

karena perjalanan berarti yang terjadi adalah rasionalisasi, 

sementara jika jama dan qashar itu dihubungkan dengan adanya 

kesulitan (masyaqqah) maka yang terjadi adalah subtansialisasi. 

 

3.  Moderasi Penafsiran  

Hal yang sama juga terjadi dalam tafsir, seorang penafsir 

harus mampu melahirkan produk tafsir yang moderat dan 

berkerahmatan. Tafsir moderat yang berkerahmatan yang 

dimaksud adalah produk tafsir yang sesuai dengan nilai-nilai 

keIslaman yang tetap memerhatikan kondisi sosial 

kemasyarakatan di nusantara yang sangat majemuk dan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

157 
 

hitrogen.9 5 Tafsir yang tidak hanya mengcover satu kepentingan 

saja, tapi lebih pada produk tafsir yang dapat membawa rahmat 

bagi seluruh masyarakat Indonesia, tanpa melihat dari suku dan 

agama. Karena pada hakekatnya, Islam datang bukan hanya 

untuk umat Islam saja, tapi untuk seluruh manusia.  

Untuk melahirkan produk tafsir yang moderat seperti yang 

digambarkan di atas mengharuskan adanya pembaharuan (tajdid) 

dalam penafsiran, baik dalam aspek metodologi maupun aspek 

tema yang sesuai dengan konteks masyarakat Indonesia. Dalam 

poin ini, seorang mufassir selain harus menguasai ilmu-ilmu 

wajib terkait dengan penfasiran, seperti bahasa Arab, asbab 

nuzul, ushul tafsir dan ilmu Alquran juga dituntut memiliki 

wawasan dan keilmuan yang terkait dengan fenomena sosial 

yang terjadi di masyarakat nusantara. Hanya dengan itu, produk 

tafsir yang dilahirkan para mufassir dapat memberikan 

sumbangsih nyata terhadap persoalan kemanusiaan yang 

dihadapi oleh masyarakat modern, khususnya di Nusantara. 

Dalam konteks metodologis, sejumlah tawaran metodologis 

dari para pakar tafsir dan Alquran terkait dengan paradigm baru 

dalam penafsiran Alquran. Di antaranya adalah double movemet 

paradigm (gerakan ganda) Fazlul Rahman. Teori ini 

                                                             
9 5 Shihab, M. Quraish, 2013, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang 

Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur’a>n, Tangerang: Lentera Hati. 

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

158 
 

mengharuskan para pengkaji Alquran pertama kali melacak 

aspek kesejarahan sebuah ayat dan menemukan nilai universal 

ayat yang kemudian gerakan selanjutnya dalah upaya untuk 

mengaplikasikan nilai tersebut dalam konteks modern. Selain 

Fazlul Rahman juga Abdullah Saeed dikenal sebagai tokoh yang 

sangat getol mempopulerkan paradigm tafsir kontektual. 

Paradigma penfsiran kontektual yang didimaksud hampir 

senanda dengan teori double movement oleh Fazlul Rahman 

bahwa seorang mufasirr harus memiliki kemampuan untuk 

menyelami pesan yang terdalam dari sebuah teks, tidak hanya 

sebatas pemahaman lahiriah saja, yang kemudian mencoba untuk 

mengkontekskan dalam dunia modern yang penuh dengan 

persoalan-persoalan yang baru dan dinamis.  

Terakhir adalah paradigma tafsir maqashidi. Paradigma ini 

juga banyak dipopulerkan oleh ulama ushul Fiqh yang memiliki 

kepakaran dalam maqashid syariah, di antaranya adalah As-

Syatibi, Ibn Asyur, dan yang masih hidup Jasser Auda. Tafsir 

Maqashidi.  

Menurut Wasfi ‘Asyur, al-tafsir al-maqashid adalah salah 

satu corak tafsir yang pemaknannya mengarah pada visi Alquran, 

baik universal maupun parsial, yang bertujuan untuk 

mewujudkan kemaslahatan manusia. Al-Atrash dan Abd Khalid 

memandang tafsir maqasidi sebagai salah satu bentuk penafsiran 

yang dilakukan dengan cara menggali makna yang tersirat dalam 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

159 
 

lafaz-lafaz Alquran dengan mempertimbangkan tujuan yang 

terkandung di dalamnya.15Sedangkan menurut Jaser Auda 

secara sederhana mengatakan bahwa tafsir maqasidi adalah tafsir 

yang mempertimbangkan faktor maqasid yang berdasar pada 

persepsi bahwa Alquran merupakan suatu keseluruhan yang 

menyatu. Sehingga sejumlah kecil ayat yang berhubungan 

dengan hukum akan meluas dari beberapa ratus ayat menjadi 

seluruh teks Alquran. Surah dan ayat Alquran yang membahas 

tentang keimanan, kisah para Nabi, kehidupan akhirat dan alam 

semesta, seluruhnya menjadi bagian dari sebuah gambaran utuh. 

Konsepsi dan ide maqasid dalam bentuknya yang sederhana 

telah diterapkan dimasa awal Islam.Sahabat Nabi, seperti Umar 

ibn al-Khattab, tidak selalu menerapkan ‘dalalah lafal’ (dilalah 

al-lafz) dalam istilah para pakar usul fikih, yaitu implikasi 

langsung dari suatu bunyi bahasa atau nas, tetapi sahabat juga 

tidak jarang menerapkan implikasi praktis, yang dikenal dengan 

istilah ‘dalalah maksud’ (dilalah al-maqashid). Implikasi tujuan 

ini memungkinkan fleksibilitas yang lebih besar dalam 

memahami teks (nash) dan meletakkannya sesuai konteks situasi 

dan kondisi. 

 

4.  Moderasi Pemikiran Islam  

Sementara, sisi kemoderatan dalam pemikiran Islam adalah 

mengedepankan sikap toleran dalam perbedaan. Keterbukaan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

160 
 

menerima keberagamaan (red:inklusivisme). Baik beragam 

dalam mazhab maupun beragam dalam beragama. Perbedaan 

tidak menghalangi untuk menjalin kerja sama, dengan asas 

kemanusiaan. Meyakini agama Islam yang paling benar, tidak 

berarti harus melecehkan agama orang lain. Sehingga akan 

terjadilah persaudaraan dan persatuan anatar agama, 

sebagaimana yang pernah terjadi di Madinah di bawah komando 

Rasulullah Saw.  

Menurut Alwi Shihab bahwa konsep Islam inklusif adalah 

tidak hanya sebatas pengakuan akan kemajemukan masyarakat, 

tapi juga harus diaktualisasikan dalam bentuk keterlibatan aktif 

terhadap kenyataan tersebut.18Dalam artian bahwa sikap 

inklusivisme yang dipahami dalam pemikiran Islam adalah 

memberikan ruang bagi keragaman pemikiran, pemahaman dan 

perpsepsi keIslaman. Bahkkan paham ini menganggap kebenaran 

tidak hanya terdapat dalam satu kelompok saja, melainkan juga 

ada pada kelompok yang lain, termasuk kelompok agam 

sekalipun.Pemahaman ini berangkat dari sebuah keyakinan 

bahwa pada dasarnya semua agama membawa ajaran 

kesalamatan. Perbedaan dari satu agama yang dibawah seorang 

nabi dari generasi ke generasi hanyalah syariat saja.  

Dengan berangkat dari paradigm seperti di atas, maka pada 

gilirannya akan membuka interaksi positif dan dialog antar 

agama-agama. Baik muslim maupun agama yang lainnya 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

161 
 

berkewajiban untuk menegakan syariat agama masing-masing. 

Dengan adanya sifat terbuka seperti itu, akan melahirkan 

keharmonisan di tengah masyarakat sehingga tiap orang 

melibatkan diri dalam bentuk sikap toleransi terhadap perbedaan 

keyakinan, serta menghindarkan diri dari sikap membenarkan 

diri sendiri dan secara ekstrem menyalahkan orang lain. 

Lebih pada itu, sikap moderat dalam bingka pemikiran 

Islam adalah memberikan jaminan seluas-luasnya terhadap 

perlindungan nilai-nilai kemanusiaan. Dalam bahasa lain bahwa 

peradaban manusia itulah yang paling tinggi yang perlu 

dijunjung tinggi bersama oleh semua kelompok, tanpa melihat 

agama, ras, dan suku. Semuanya harus menjaga dan 

memperjuangkan nilai kemanusiaan. Dengan demikian, semua 

umat manusia atau umat beragama diarahkan untuk dapat hidup 

berdapingan, dan menjauhi segala bentuk kebencian dan 

permusuhan. Di saat yang sama nilai-nilai universal seperti 

keadilan, kebebasan, dan persamaan harus dijunjung tinggi, 

kerena pada hekakatnya ketiga hal tersebut merupakan ajaran 

yang sangat mulia dan merupakan inti dari peradaman 

kemanusian. Inklusiviseme juga tidak berarti bahwa tiap 

penganut agama memiliki kebabasan untuk pindah dan gonta-

ganti agama, atau menyatakan bahwa pemeluk agama tertentu 

agakan kehilangan jati diri. Tidak sama sekali. Tapi sikap 

insklusivisme dalam beragama lebih pada menerima dan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

162 
 

menyadari kehadiran agama lain dalam kehidupan berasama dan 

bernegara, sehingga kita dapat hidup berdampingan, sekalipun 

berbeda dalam hal keyakinan.9 6  

 

5.  Tasawuf Moderat  

Selain di atas, Islam Moderat juga nampak dalam wilayah 

tasawuf. Dalam pada itu, konsep ajaran esoterik yang 

termanifestasi dalam spritual sufistik tidak berarti negatif 

sebagaimana banyak dipahami orang. Ajaran spiritual sufistik 

tidak berarti kekumuhan, kekurangan, kemiskinan dan lain-lain, 

tapi sufi moderat adalah orang yang selalu menghadirkan nilai-

nilai ketuhanan dalam tiap langkahnya. Praktik kehidupan 

spiritualitas sufistik moderat adalah membangun kehidupan yang 

penuh dengan kebahagiaan yaitu; kebahagiaan qalbiyah yakni 

dengan makrifatullah melalui akhlak karimah, serta kebahagian 

jasminiah dengan kesehatan serta pemenuhan kebutuhan yang 

bersifat material.  

Selain itu, konsep tasawuf yang moderat adalah tasawuf 

yang hadir sebagai jawaban terhadap serangan kepada tasawuf 

yang sama-sama berada pada posisi berlebihan.Sebagaimana 

                                                             
9 6 Giddens, Anthony, 2010, Teori Strukturalisasi: Dasar-dasar Pembentukan 

Struktur Sosial Masyarakat, alih Bahasa oleh Maufur dan Daryanto dengan judul asli The 

Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. hlm.71  

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

163 
 

dijelaskan sebelumnya bahwa pada periode tertentu konsep 

tasawuf yang banyak dikenal di masyarakat terkesan pasif dan 

pasrah bahkan meninggalkan segala yang berkaitan dengan dunia 

melalui konsep zuhudnya. Konsekuensinya adalah tuduhan 

negatif terhadap tasawuf sebagai salah satu penyebab utama 

terjadinya kemunduran dalam masyarakat muslim. Di sisi lain, 

dalam periode tertentu ajaran tasawuf juga pernah melewati fase 

yang sangat ekstrim terhadap konsep ketuhanan. Di antaranya 

adalah konsep yang menyatakan bahwa ‚yang disembah dan 

yang menyembah adalah satu‛. Konsep yang dipopulerkan oleh 

Al-Hallaj tersebut kemudian mendapat kritikan dari para ahli 

fuqaha dan dianggap sebagai paham yang menyimpang.  

Berangakat dari fakta sejarah tersebut, sejatinya tasawuf 

moderat dapat menjadi pilihan terlebih lagi dalam konteks 

manusia modern yang sangat rapuh secara spiritual. Tasawuf 

moderat dalam konteks sekarang harus dipahami secara dinamis 

dan faktual. Salah satunya adalah konsep zuhud tidak terkesan 

negative seperti pasrah dan kumuh, tapi lebih pada sebuah 

kondisi jiwa yang tidak menggantungkan diri atau kebahagian 

pada dunia. Meskipun pada saat yang sama, juga tidak 

meninggalkan dunia. Dalam sebuah ungkapan Ali ibn Thalib ‚Ya 

Allah letakkan dunia hanya pada kedua tanganku, jangan Engkau 

letakkan pada hatiku‛. Pemahaman seperti itu, tersirat bahwa 

seorang sufi atau pelaku tasawuf tetap aktif dan optimis dalam 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

164 
 

melaksanakan fungsinya di dunia ini dengan baik. Misalnya, 

seorang petani tetap bertani dengan sungguh-sungguh. Seorang 

pegawai tetap disiplin dan bekerja secara professional, tapi 

semuanya itu dibarengi dengan kekuatan sprirual yang tinggi, 

sehingga semua tetap berada pada koridor yang sesuai dengan 

ajaran Islam.  

Tasawuf moderat juga tidak meyakini bahwa ‚yang 

menyembah dan yang disembah adalah satu‛. Wujud keduanya 

tetap berbeda. Hanya saja, seorang hamba hidup dengan penuh 

kesadaran ketuhanan, di antaranya adalah berupaya untuk 

menampakkan sifat-sifat Allah dalam bentuk perbuatan dan sifat 

sehari-hari. Dalam konteks ini, manusia modern banyak yang 

kehilangan kesadaran ketuhanan.Bahkan ada kecenderungan 

untuk melakukan ‘sekularisasi kesadaran’. Yaitu pencapaian 

yang luar biasa baik dalam aspek ilmu pengetahuna, industry 

maupun teknonologi, akan tetapi pencapaian tersebut tidak sama 

sekali menghasilkan kepuasan batin atau kebahagian sejati. Yang 

ada adalah kekeringan spiritual. Akibatnya, segala pencapaian 

manusia modern tidak sama sekali mengantarkannya pada 

sebuah kebahagian diri dan kedamaian pada lingkungan, tapi 

justru sebaliknya prestasi tersebut justru membawa malapetaka 

terhadap dirinya dan kemanusian itu sendiri.  

 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

165 
 

6.  Moderasi Dakwah Islamiyah  

Amar ma’ruf dan nahi munkar adalah syiar agama yang 

paling mulia setelah tauhid. Seluruh nabi dan rasul diutus oleh 

nabi tugasnya adalah untuk melakukan amar ma’ruf dan nahi 

munkar, atau bahasa lain berdakwa di jalan Allah. Dalam 

Alquran Allah swt.menyatakan bahwa umat ini adalah umat 

terbaik karena tugasnya dalam berdakwah, sebagiamana dalam 

terjemahannya: 

 

“Kamu adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia, 

menyuruh kepaa amar ma’ruf dan mencegah dari yang munkar 

dan beriman kepada Allah.Sekiranya ahli kitab beriman, 

tentulah itu lebih baik bagi mereka; di antara mereka ada yang 

beriman dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang 

fasik.‛(ali Imran 110) 
 

 Berangkat dari ayat di atas, dapat dipahami bahwa tugas 

dakwah adalah amanah yang paling pulia. Maka dari itu, seorang 

da’i harus benar-benar memahami aspek-aspek penentu dalam 

kesuksesan sebuah dakwah. Tidak asal dakwah itu disampaikan. 

Seorang da’i sejatinya memerhatikan prinsip-prinsip dakwah 

seperti strategi dakwah, metode dakwah, dan sasaran dakwah. 

Strategi dakwah yang baik adalah dakwah yang senantiasa 

memerhatikan ketepatan sasaran dakwah atau mitra dakwah. 

Sangat penting bagi seorang dai mengetahui secara baik 

masyarakat sebagai sasaran dakwah, baik dari aspek budaya, adat 

istiadat, pengetahuan dan bahkan aspek ekonomi. Tiap kondisi 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

166 
 

tersebut mengharuskan strategi khusus yang sesuai dengan 

kondisinya masing-masing. Berdakwah di hadapan orang kaya 

tentu sangat berbeda dengan strategi di hadapan orang yang 

belum berkecukupan. Dalam bahasa yang sangat popular adalah 

‚likulli maqam maqalun‛, tiap kondisi terdapat cara penyampian 

yang sesuai dengannya‛.  

Terakhir adalah moderat dalam dakwah Islamiyah. 

Berdakwah dengan penuh hikmah. Tidak melakukan kekerasan 

apalagi pembakaran terhadap fasilitas umum dan membunuh 

orang yang tidak bersalah. Selalu mengedepankan pendekatan 

negoisasi dan kompromi dengan seruan yang menggembirakan, 

bukannya menakut-nakuti, apalagi sampai meneror kenyamanan 

masyarakat umum. Singkatnya, berdakwah harus tegas, namun 

tidak mengedepankan kekerasan.Tidak boleh juga terlalu lembek 

sehingga agama Allah diinjak-injak oleh orang-orang yang 

sombong. 

 

C.  Moderasi: Solusi Masyarakat Multikultural 

Masyarakat Indonesia sangat terkenal dengan sifat 

kemejemukannya. Kemejemukan bangsa Indonesia yang tampak 

dari keragaman budaya, agama, ras, bahasa, suku dan sebagainya 

mentasbihkan dirinya sebagai bangsa yang multikultural. 

Sebagaimana yang ditegaskan oleh Usman Pelly (2003), bahwa 

masyarakat multikultural adalah masyarakat negara, bangsa, 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

167 
 

daerah, bahkan lokasi geografis terbatas seperti kota atau 

sekolah, yang terdiri atatas kebudayaan yang berbeda-beda 

dalam kesederajatan. Dalam hal ini masyarakat multikultural 

tidak bersifat homogen, namun memiliki karakteristik heterogen 

di mana pola hubungan sosial antarindividu di masyarakat 

bersifat toleran dan harus menerima kenyataan untuk hidup 

berdampingan secara damai (peace co-exixtence) satu sama lain 

dengan perbedaan yang melekat pada tiap entitas sosial dan 

politiknya. 

Masyarakat multikultural tidak selamanya bisa hidup 

berdampingan sebagaimana yang seharusnya terjadi. Tantangan 

masyarakat yang memiliki keragaman kultur, agama, bahasa, ras 

dan yang lain pada saat tertentu justru menjadi persoalan besar 

bagi sebuah bangsa. Ini pula yang masih menjadi perjuangan 

yang terus menerus digalakkan oleh seluruh para tokoh elit 

Negara dan masyarakat itu itu sendiri dalam rangka memupuk 

rasa keadilan dan kesetaraan bagi masyarakat tanpa melihat 

latarbelakang kehidupannya. Cukuplah sejumlah tragedy 

kemanusiaan yang pernah terjadi di Indonesia akibat dari 

kekurangarifan dalam mengelola keberagaman masyarakat yang 

berujung pada gesekan horizontal yang berujung pada 

perpecahan menjadi pengalaman pahit bangsa ini.  

Dalam upaya mengantisipasi terjadinya konflik di tengah 

masyarakat telah muncul sejumlah kajian dan solusi dari para 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

168 
 

pakar, di antaranya adalah perlunya pendekatan kultural dengan 

memperkuat falsafah lokal atau kearifan lokal yang penuh 

dengan pesan-pesan luhur dan kedamaian.Namun, demikian 

solusi tersebut juga tidak bisa berdiri sendiri tanpa dibarengi 

dengan paham keagamaan yang tepat dan bijak. Peran pesan 

agama masih menjadi sesuatu yang sangat diharapkan menjadi 

petuah dan pijakan masyarakat dalam bertingkah laku. Sebagai 

masyarakat yang dikenal sangat fanatik dengan keyakinannya, 

bangsa Indonesia harus mengkampanyekan paham agama yang 

sesuai dengan kultur masyarakat Indonesia yang multikultural.  

Dalam konteks inilah moderasi Islam yang ramah, toleran, 

terbuka, fleksibel dapat menjadi jawaban terhadap kekhawatiran 

konflik yang marak terjadi di tengah masyarakat mulkultural. 

Moderasi Islam tidak berarti bahwa mencampuradukkan 

kebenaran dan menghilangkan jati diri masing-masing.  

Juga tidak berarti bahwa kita tidak memiliki sikap yang jelas 

dalam sebuah persoalan. Tapi moderasi Islam lebih pada sikap 

keterbukaan menerima bahwa diluar diri kita ada saudara yang 

juga memiliki hak yang sama dengan kita sebagai masyarakat 

yang berdaulat dalam bingkai kebangsaan. Di luar agama kita, 

ada saudara yang beragama lain yang mesti kita hormati dan akui 

keberadaannya. Di luar kultur bahasa, adat, dan suku kita ada 

ribuan suku, bahasa dan adat yang berbeda dengan kita yang 

tentu memiliki hak dan kewajiban yang sama. Dengan keyakinan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

169 
 

itulah akan mengantarkan kepada sikap keterbukaan, toleran, dan 

fleksibel dalam bertingkah. Berlaku adil atas sesama tanpa harus 

melihat latarbelakang agama, ras, suku dan bahasa.Itulah inti 

daripada moderasi Islam yang telah dicontohkan oleh para 

pendahulu, mulai dari masa Nabi, sahabat, para ulama termasuk 

ulama nusantara.9 7 

 

 

  

                                                             
9 7 Darlis, IAIN Palu, Mengusung Moderasi Islam di Tengah Masyarakat 

Multikultural, Jurnal Rausyan Fikr, Vol. 13. No. 2. Th. 2017.hlm. 76 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

170 
 

  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

171 
 

 

 

BAB XII 

Rekonstruksi Pendekatan Studi Islam 

 

 

A. Rekonstruksi Pemikiran dengan Pendekatan 

Akhir-akhir ini umat dihadapkan pada iklim intelektual 

dengan semakin semaraknya studi keIslaman. Perkembangan ini 

memberikan implikasi lahirnya beragam interpretasi terhadap 

Islam sebagai sebuah agama baik secara normatif maupun 

historis dengan pendekataan yang berbeda-beda pula. Studi 

Islam mengalami perubahan orientasi dan metodologi dari waktu 

ke waktu sesuai dengan tuntunan zaman. Perubahan-perubahan 

ini kemudian memunculkan berbagai dinamika pemikiran yang 

hebat di dunia Islam. Termasuk yang signifikan yaitu berbagai 

pendekatan yang digunakan untuk memahami agama Islam. 

Umat Islam diharapkan dapat mengkaji berbagai 

pendekatan yang dapat digunakan dalam memahami agama 

Islam. Pendekatan-pendekatan tersebut perlu dilakukan agar 

kehadiran agama secara fungsional dapat dirasakan oleh 

penganutnya. Sebaliknya tanpa mengetahui berbagai pendekatan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

172 
 

tersebut, maka tidak mustahil agama menjadi sulit dipahami oleh 

masyarakat, tidak fungsional, kaku, dan akhirnya masyarakat 

mencari pemecahan masalah kepada selain agama. Melihat 

kenyataan ini, maka diperlukan rekonstruksi pemikiran 

keagamaan yang berkaitan dengan pendekatan-pendekatan 

dalam studi Islam, antara lain fenomenologis, hermeneutic, dan 

filosofis.9 8 

Karakter bangsa Indonesia yang multikultural dan 

multireligius dengan berbagai kultur dan agama, bisa tumbuh 

subur dan hidup berdampingan dalam bingkai NKRI, dijadikan 

sebagai dasar mengapa pendekatan studi Islam perlu 

direkonstruksi sesuai dengan perkembangan budaya dan agama 

masyarakat. Dalam realitas sosial masih sering dijumpai 

fenomena keagamaan dimasyarakat yang belum mencerminkan 

perilaku multireligius.  Yang dimaksud multireligius bukan 

hanya memahami ajaran agama sebagai ajaran sakral saja, tetapi 

juga profane, agama bukan hanya normativitas tetapi juga 

historisitas.9 9 

Agama Islam sebagai agama yang rahmatal lil alamin 

sangat memperlukan adanya pendekatan yang multicultural dan 

multireligius. Karena apabila terjadi masalah agama yang 

                                                             
9 8Nyoman Kutha Ratna, 2010, Metodologi Penelitian: Kajian Budaya dan Ilmu 

Sosial Humaniora Pada Umumnya, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. hlm. 45 
9 9 M. Amin Abdullah, Antologi Studi Islam, Teori dan Metodologi, (Yokjakarta: 

Aditya Medika, 2000), hlm. 4. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

173 
 

bercampur dengan berbagai kepentingan sosial kemasyarakatan 

akan menjadi salah satu persoalan agama yang sulit untuk 

dipecahkan, dan apabila tidak segera dicarikan solusinya akam 

membawa dampak kerugian pada umat Islam. Salah satunya 

adalah munculnya SARA di berbagai wilayah Indonesia. 

Semua peristiwa sosial keagmaan tersebut, terjadi 

diantaranya karena cara dan pola pemahaman terhadap ajaran 

agama yang kurang tepat, sehingga menimbulkan sikap ekstrim, 

radikal, fanatic buta dan kekerasan. Untuk itu sangat diperlukan 

adanya pendekatan studi Islam yang tepat dan sesuai dengan 

perkembangan  zaman agar umat Islam dapat memahami ajaran 

agama Islam secara benar. 

 

B. Pendekatan Fenomenologi 

Fenomenologi berasal dari bahasa Yunani, “phainein” yang 

berarti “memperlihatkan” yang dari kata ini muncul 

phainemenon yang berarti “sesuatu yang muncul” atau 

sederhananya fenomenologi dianggap sebagai “kembali kepada 

benda itu sendiri”. Istilah ini diduga pertama kali diperkenalkan 

oleh seorang filosof Jerman Edmund Husserl. Namun menurut 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

174 
 

Kockelmas, istilah fenomenologi digunakan pertama kali pada 

tahun 1765 dalam filsafat. 1 0 0 

Pada awalnya fenomenologi adalah sebuah arus pemikiran 

dalam filsafat, dan aliran ini kini boleh dikatakan selalu 

dihubungkan dengan tokoh utamanya yakni Edmund Huserl. 

Tujuan fenomenologi, sebagaimana dikatakan oleh Husserl 

adalah mendeskripsikan dengan sebaik-baiknya gejala yang ada 

di luar diri manusia, sebagaimana gejala tersebut menampilkan 

dirinya dihadapan kesadaran manusia. 1 0 1 Dalam kaitannya 

dengan studi agama, makna istilah fenomenologi tidak pernah 

terjelaskan secara tegas. Maka diperlukan adanya upaya untuk 

menentukan faktor-faktor yang mencakup dalam pendekatan 

fenomenologis. Kontribusi terbesar dari fenomenologi adalah 

adanya norma yang digunakan dalam studi agama, ini menurut 

pengalaman dari pemeluk agama itu sendiri. Hal yang terpenting 

dari pendekatan fenomenologi agama adalah apa yang dialami 

oleh pemeluk agama, apa yang dirasakan, dikatakan dan 

dikerjakan serta bagaimana pengalaman tersebut berkesan dan 

bermakna baginya. Kebenaran studi fenomenologi adalah 

                                                             
1 0 0 Mastori, Studi Islam dengan Pendekatan Fenomenologis, (Jurnal Inspirasi, Vol. 

1, No.3. 2018). hlm, 6. 
1 0 1 Heddy Putra Shri Ahimsa, Fenomenologi Agama: Pendekatan Fenomenologi 

untuk memahami Agama, (Jurnal Walisongo, Vol 20, No. 2, 2012).  hlm, 274. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

175 
 

penjelasan tentang makna upacara, ritual, seremonial, doktrin, 

atau relasi sosial bagi dan dalam keberagamaan pelaku.1 0 2 

Pendekatan fenomenologis memiliki karakteristik tersendiri 

yang berbeda dengan pendekatan lainnya dalam memahami 

agama. Ada dua aspek yang menjadi karakteristik pendekatan 

fenomenologi, yaitu: 

1) Fenomenologi merupakan metode untuk memahami agama 

orang lain dalam perspektif netralitas, dan menggunakan 

preferensi orang yang bersangkutan untuk mencoba 

melakukan rekonstruksi dalam dan menurut pengalaman 

orang lain tersebut. Dengan kata lain semacam tindakan 

menanggalkan diri sendiri (epoche), yakni dia berusaha 

menghidupkan pengalaman orang alain, berdiri dan 

menggunakan pandangan orang lain tersebut. Epoche 

sangatlah penting dalam studi Islam, karena ia merupakan 

kunci untuk menghilangkan sikap tidak simpatik, marah dan 

benci atau pendekatan yang penuh kepentingan. Dan 

fenomenologi telah membuka pintu penetrasi dari 

pengalaman keberagamaan Islam baik dalam skala yang 

lebih luas atau lebih baik. 

2) Mengkonstruksi rancangan taksonomi untuk 

mengklarifikasikan fenomena masyarakat beragama, 

                                                             
1 0 2 Abdul Mujib, Pendekatan Fenomenologi dalam Studi Islam,( Jurnal Pendidikan 

Islam: Al Tadzkiyah, 2015). hlm. 19. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

176 
 

budaya, bahkan epoche. Tugas fenomenologis setelah 

mengumpulkan data sebanyak mungkin adalah mencari 

kategori yang akan menampakkan kesamaan bagi kelompok 

tersebut. Aktifitas ini pada intinya adalah mencari struktur 

dalam pengalaman beragama untuk prinsip-prinsip yang 

lebih luas yang nampak dalam membentuk keberagamaan 

manusia secara menyeluruh.1 0 3 

Menurut Charles J. Adams, agama apapun, termasuk Islam 

memiliki aspek tradition yaitu aspek eksternal keagamaan, aspek 

social dan historis agama yang dapat diobservasi dalam 

masyarkat, dan aspek faith yaitu aspek internal, tak terkatakan, 

orientasi trensenden, dan dimensi pribadi kehidupan beragama. 

Dengan pemahaman konseptual seperti ini, tujuan studi agama 

adalah untuk memahami dan mengerti pengalaman pribadi dan 

perilaku nyata seseorang . studi agama harus berupaya memiliki 

kemampuan terbaik dalam melakukan eksplorasi baik aspek 

tersembunyi maupun aspek yang nyata dari fenomena 

keberagamaan.1 0 4 

 

                                                             
1 0 3 Ibid, hlm. 21. 
1 0 4 Mastori, Studi Islam dengan Pendekatan Fenomenologis, (Jurnal Inspirasi, Vol. 

1, No.3, 2018). hlm 8. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

177 
 

C. Pendekatan Hermeneutika 

Membahas sedikit sejarah hermeneutika ini, merupakan 

tradisi Yunani dari awal mula muncul istilah hermeneutika 

berasal dari bahasa yunani hermeneuin yang berarti menafsirkan, 

istilah ini datang dari sosok Hermas yaitu seorang tokoh mitologi 

Yuani atau lebih dikenal Mercurius dan ada anggapan sosok 

Hermes dengan Nabi Idris. Kemudian hemeneutik ini 

berkembang sebagai metodologi penafsiran Bible, yang 

kemudian dikembangkan oleh para teolog dan filosof Barat 

sebagai penafsiran secara umum dan dalam ilmu sosial dan 

humaniora.1 0 5 

Pada Ensiklopedi Britanica tentang “hermeneutika” yang 

diungkap oleh Fahmi Salim menyatakan bahwa “hermeneutika 

yaitu sebuah kajian tentang kaidah-kaidah umum untuk 

menafsirkan Bibel, dan tujuan utama dari hermeneutika dan 

metode-metode takwil Yahudi dan Nasrani sepanjang sejarahnya 

adalah untuk menyingkap kebenaran dan nilai dari Bibel.1 0 6 

Namun ada sumber lain mengatakan, secara akademik istilah 

hermeneutika diperkenalkan oleh Aristoteles, hermeneutika ini 

pada awalnya merupakan proses pemahaman yang berkaitan 

dengan bahasa. 

                                                             
1 0 5 Adian Husaini & Abdurrahman al Baghdadi, Hermeneutika dan Tafsir Al Qur’an, 

(Jakarta: Gema Insani , 2007) hlm. 7-8 
1 0 6 Dr. H. Yasin, M.Ag, Pendekatan Hermeneutika Dalam Islam, (Kudus : SETAIN 

KUDUS, 2016), HAL, 4 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

178 
 

Hermeneutika modern ini lahir sebagai buah dari lahirnya 

pemikiran kritis yang antroposentris di zaman modern. Tradisi 

Yunani ini kemudian diadobsi oleh kristen untuk mengkaji ulang 

berbagai persoalan yang ada pada teks Bible. Dari latar historis 

inilah yang oleh sebagian kalangan umat Islam dijadikan alasan 

untuk menolak heremeneutika yang mana ia lahir dari latar 

pandangan Yunani, kristen, dan Barat. Bukan dari rahim umat 

Islam. Sehingga apabila digunakan sebagai pendekatan untuk 

memahami teks agama Islam akan menimbulkan berbagai 

persoalan ideologis umat Islam yang meyakini al-Quran sebagai 

wahyu Allah yang tidak lagi diragukan kebenarannya. Hal ini 

berbeda dengan Bibel dalam Kristen.1 0 7 

Maka untuk mendalami Al-Quran ini membukukan tafsiran, 

dengan Al-Quran sebagi ispirasi dan memadukan penerapan 

hermeneutic yang disiplin ilmu, sehingga  cakupan keilmuannya  

meliputi ilmu-ilmu kemanusiaan, seperti sejarah,agama, filsafat, 

seni, sastra dan lain sebagainya. Secara khusus, hermeneutika 

memang memiliki keutamaan berupa kandungan arti filsafat 

manusia yang non-positivistik. Filsafat ini memandang manusia 

memiliki sesuatu yang khas dalam perilaku neotik-nya, suatu 

kualitas yang tidak sekedar berkesinambungan dengan watak tak 

manusiawi dan dalam kenyataannya menjadi sumber realitas 

                                                             
1 0 7 https://www.kompasiana.com/roesdy/54f3777f745513992b6c7705/pendekatan-

hermeneutika-dalam-Islam, di unduh hari jum’at, 13-09-2019 

https://www.kompasiana.com/roesdy/54f3777f745513992b6c7705/pendekatan-hermeneutika-dalam-islam
https://www.kompasiana.com/roesdy/54f3777f745513992b6c7705/pendekatan-hermeneutika-dalam-islam








Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

182 
 

menjadi keharusan, ini menunjukkan bahwa filsafat adalah hal 

dasar yang harus dikuasai. karena jika tidak maka sama hal nya 

mahasiswa yang  tidak mencintai ilmu, mahasiswa yang tidak 

memiliki ilmu ketika dihadapkan pada masalah terutama dalam 

keIslaman ini akan tidak siap, maka pendekatan filosofi ini 

membantu kita untuk bisa berfikir rasional dan  sebagai cara 

pandang dalam memahami agama, ini merupakan atribut yang 

melekat pada diri seorang sarjana Islam sehingga membumikan 

pemikiran filosofis dalam studi keIslaman menjadi keharusan. 

 

E. Pendekatan Sosial Keagamaan 

1. Sosiologi Agama 

Sosiologi agama dirumuskan secara luas bahwa suatu studi 

tentang interelasi dari agama dan masyarakat serta bentuk-bentuk 

interaksi yang terjadi antarmereka. Para sosiolog beranggapam 

bahwa dorongan-dorongan, gagasan-gagasan, kelembagaan 

agama mempengaruhi dan begitu juga sebaliknya dipengaruhi, 

oleh kekuatan-kekuatan sosial adalah tepat. Jadi, seorang 

sosiolog agama bertugas untuk menyelidiki bagaimana tata cara 

masyarakat, kebudayaan dan pribadi-pribadi mempengaruhi 

agama, sebagaimana agama itu mempengaruhgi mereka. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

183 
 

Sosiologi agama mempelajari tentang aspek-aspek sosiologi 

agama. Objek penelitian agama dengan pendekatan sosiologi 

menurut Keith A. Robert yang memfokuskan pada: 

1) Kelompok-kelompok dan lembaga-lembaga keagamaan 

(meliputi pembentukannya, kegiatan demi kelangsungan 

hidupnya, pemeliharaannya, dan pembubarannya) 

2) Perilaku induvidu dalam kelompok (proses social yang 

mempengaruhi status keagamaan dan perilaku ritual) 

3) Konflik antar kelompok. 

Yang dimaksud dengan kelompok-kelompokdan lembaga 

keagamaan adalah pranata-pranata social yang menjadi 

infrastruktur berdirinya agama dalam masyarakat. Yang meliputi 

organisasi keagamaan, pemimin keagamaan, pengikut suatu 

agama, upacara-upacara keagamaan, sarana peribadahan, dan 

proses sosialisasi doktrin-doktrin agama. 

Kajian yang membahas tentang perilaku meliputi; 

1) Perilaku individu dalam hubungannya dengan keyakinan 

yang dianut seperti pengalaman keagamaan. 

2) Perilaku individu dalam hubungannya dengan kelompok 

3) Perilaku individu dalam hubungannya dengan pemimpin 

4) Perilaku kelompok dalam hubungannya dengan system 

symbol/doktrin keagamaan tertentu, 

5) Perilaku kelompok dalam hubungannya dengan pemimpin. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

184 
 

6) Stratifikasi social 

7) Perilaku pemimpin agama dalam hubungannya dengan 

system symbol/doktrin keagamaan 

8) Perilaku elit agama dalam hubungannya dengan stratifikasi 

sosial. 

Adapun konflik antar kelompok keagamaan meliputi 

konflik kelompok umat beragama, hubungan (konflik, kerja 

sama dan kompetisi) masyarakat agama dengan penguasa 

(agama Negara versus agama sipil). Penelitian tentang salah satu 

atau beberapa hal tersebut diatas dikatakan sebagai penelitian 

agama (keberagamaan) dengan perspektif sosiologi, yang 

sekaligus juga sebagai wilayah kajian disiplin sosiologi 

agama.1 1 2 

a. Perkembangan Sosiologi 

Semenjak adanya sosiologi dengan studi agama, walaupun 

perhatiannya terkadang menguat dan melemah, namun demikian 

pada pertengahan abad ke-20 para sosiolog di Eropa atau 

Amerika Utara melihat bahwa agama memiliki siknifikansi 

marginal dalam dunia sosial dan sosiologi agama bergerak dalam 

garis tepi studi sosiologis. Sudah disebutkan bahwa agama, di 

samping sebagai sebuah keyakinan (belief), juga merupakan 

                                                             
1 1 2 Imam suprayogo dan Tobroni, Metodologi Penelitian Social-Agama, (Bandung: 

PT. Remaja Rosdakarya, 2001), hlm. 60 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

185 
 

gejala sosial. Maksudnya, agama yang dianut melahirkan 

berbagai perilaku sosial, yakni perilaku yang tumbuh dan 

berkembang dalam sebuah kehidupan bersama. Terkadang 

perilaku tersebut saling memengaruhi satu sama lain. Norma-

norma dan nilai-nilai agama diduga sangat berpengaruh terhadap 

perilaku sosial.1 1 3 

Penelitian agama seringkali tertarik untuk melihat, 

memaparkan dan menjelaskan berbagai fenomena keagamaan. 

Untuk menggambarkan fenomena sosial keagamaan dengan 

baik, peneliti dapat menggunakan pendekatan sosiologis. 

Pendekatan sosiologis adalah penelitian yang menggunakan 

logika dan teori sosiologi baik teori klasik maupun modern untuk 

menggambarkan fenomena sosial keagamaan serta pengaruh 

suatu fenomena terhadap fenomena lain. 

Dalam sosiologi terdapat berbagai logika teoretis yang 

dikembangkan untuk memahami berbagai fenomena sosial 

keagamaan. Diantara pendekatan itu yang sering dipergunakan 

ialah: (a) fungsionalisme, (b) pertukaran, (c) interaksionalisme 

simbolik, (d) konflik, (e) teori penyadaran, (f) ketergantungan.1 1 4 

 

 

                                                             
1 1 3 Maman, Metodologi Penelitian Agama, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 

2006), hlm. 127 
1 1 4 Maman, Metodologi Penelitian Agama, hlm. 128 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

186 
 

b. Karakteristik Dasar Pendekatan Sosiologi 

Teorisasi sosiologis tentang karakteristik agama serta 

kedudukan dan signifikasinya dalam dunia sosial, mendorong 

untuk ditetapakannya serangkaian kategori sosiologis, meliputi: 

(1) stratifikasi sosial, seperti kelas dan etnisitas (2) kategori 

biososial, seperti seks, gender, perkawinan, keluarga, masa 

kanak-kanak dan usia (3) pola organisasi sosial meliputi politik, 

produksi ekonomis, sistem pertukaran dan birokrasi (4) proses 

sosial, seperti formasi batas, relasi intergroup, interaksi personal, 

penyimpangan dan globalisasi.1 1 5 

 

2. Antropologi 

Sosiologi dalam sejarah digunakan untuk mengkaji 

masyarakat modern, sedangkan antripologi khusus untuk 

mengkaji masyarakat primitif. Antropologi agama memandang 

agama, khususnya tentang kebiasaan, peribadahan, dan 

kepercayaan dalam hubungan sosial. Pada mulanya 

perkembangan sosial merupakan ilmu untuk mempelajari 

masyarakat barat, masyarakat industri, masyarakat industry, dan 

masyarakat “berperadaban”, sedangkan antropologi mempelajari 

masyarakat kulit berwarna, masyarakat terbelakang, dan 

                                                             
1 1 5Dedi Mahyudi, Pendekatan Antropologi dan Sosiologi dalam Studi Islam, Jurnal 

Ihyaul Arabiyah, Vol. 2/2016, hlm. 215 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

187 
 

masyarakat belum berperadaban. Baik sosiologi maupun 

antropologi sekarang sama-sama dipakai untuk masyarakat maju 

dan terbelakang. Sosiologi dan antropologi adalah ilmu yang 

mempelajari manusia sebagai makhluk  social budaya. 

Perbedaanya yaitu sosiologi mengkaji masyarakat dari aspek 

keumuman dan keteraturannnya, dan mempelajari manusia 

dalam hubungannya dengan manusia lainnya, antropologi lebih 

menekan keunikan dan keanehan. Kalau sosiologi banyak 

menekan aspek sosialnya, sedangkan antropologi lebih menekan 

aspek budayanya. Sosiologi lebih ekstrinsik sedangkan 

antropologi lebih intrinsik. 

Yang menjadi fokus penelitian dengan menggunakan 

pendekatan antropologi agama secara umum yaitu mengkaji 

agama sebagai sebagai kebutuhan makhluk agama yang meliputi: 

1. Pola keagamaan manusia, dari perilaku bentuk-bentuk 

agama primitif yang mengedepankan mitos, animisme, 

tetorisme, panganisme pemujaan terhadap roh, dan 

polyteisme, sampai pola keagamaan masyarakat industri 

yang mengedepankan rasionalitas dan keyakinan 

monoteisme. 

2. Agama dan pengungkapannya dalam bentuk mitos, 

simbol-simbol, ritual, tarian ritual, upacara pengorbanan, 

semedi, selamatan, 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

188 
 

3. Pengalaman religius, meliputi meditasi, doa, mistisisme, 

sufisme. 

4. Penelitian dengan perspektif antropologi pada umumnya 

menggunakan perspektif mikro atau paradigma 

humanistik, seperti fenomenologi, etnometologi, everyday 

life, dan arkeologi. Unit analisisnya bisa berupa individu, 

kelompok/organisasi, dan masyarakat, benda-benda 

bersejarah, buku, prasasti, dan cerita-cerita rakyat.1 1 6 

a. Perkembangan Antropologi 

Adanya antropologi dimulai pada abad ke 19. Pada abad 

tersebut, antropologi sudah digunakan untuk mengkaji asal-usul 

manusia. Antropologi pada masa itu beranggapan bahwa seluruh 

masyarakat tertata dalam keteraturan seolah menjadi eskalator 

historis raksasa dan mereka (bangsa Barat) menganggap bahwa 

mereka sudah menempati posisi puncak, sedangkan bangsa 

Eropa dan Asia masih berada di posisi tengah, dan sekelompok 

lainnya yang masih primitif berada di posisi bawah.  

Secara umum agama dapat didefinisikan sebagai 

seperangkat aturan yang mengatur hubungan manusia dengan 

Tuhan, hubungan sesama manusia dan manusia dengan 

lingkungannya. Para ahli ilmu sosial, khususnya sosiologi dan 

antropologi, mengkaji agama sesuai dengan pendekatannya 

                                                             
1 1 6 Imam suprayogo dan Tobroni, Metodologi Penelitian……, hlm. 62 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

189 
 

masing-masing. Kajian tersebut dilakukan untuk memahami 

makna dan hakikat agama bagi kehidupan manusia.1 1 7 

Pendekatan yang digunakan oleh para ahli antropologi 

dalam meneliti wacana keagamaan adalah pendekatan 

kebudayaan, yakni memandang agama sebagai inti dari 

kebudayaan. Nilai-nilai keagamaan tersebut terwujud dalam 

kehidupan masyarakat. Kajian Geertz (1963) mengenai agama 

abangan, priyayi dan santri adalah kajian mengenai variasi-

variasi keyakinan agama dalam kehidupan masyarakat Jawa 

sesuai dengan konteks lingkungan hidup dan kebudayaan 

masing-masing, bukan kajian mengenai teologi agama. Begitu 

juga kajian Suparlan mengenai orang Jawa di Suriname (1955) 

merupakan variasi keyakinan agama yang bersifat tradisional 

(bersembahyang menghadap ke arah Barat) dan modern 

(bersembahyang menghadap ke arah Timur). 

 

b. Karakteristik Dasar Pendekatan Antropologi 

Ada empat ciri fundamental cara kerja pendekatan 

atropologi terhadap agama yaitu:  

1. Bercorak deskriptif 

2. Local practices yakni praktik konkrit dan nyata di 

lapangan 

                                                             
1 1 7 Maman, Metodologi penelitian Agama, hal. 93 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

190 
 

3. Antropologi selalu mencari keterhubungan dan 

keterkaitan berbagai domain kehidupan secara lebih utuh 

(connections across social domains) 

4. Komparatif.  

Jadi pada intinya setiap penelitian seperti ini harus 

dilakukan dengan cara tinggal di tempat penelitian dalam waktu 

yang lama, agar mendapat tafsiran dari masyarakat tentang 

agama yang diamalkannya.1 1 8 

 

3. Psikologi 

Psikologi agama adalah studi mengenai aspek psikologis 

dari perilaku beragama, baik secara individu (aspek individuo-

psikologis), maupun secara berkelompok/ anggota-anggota dari 

suatu kelompok (aspek sosio-psikologis). Aspek psikologis dari 

perilaku beragama berupa pengalaman religius, seperti:  

a. Ketika seseorang berada dalam puncak spiritual, seperti 

mi'rojnya nabi menghadap sang khaliq, atau ketika seorang 

muslim khusyu' dalam sholat, atau seorang kristiani dalam 

do'a dan nyanyian. 

b. Ketika seseorang menerima wahyu/ilham/mendengarkan 

suara hati ketika berkomunikasi dengan sang khaliq. 

                                                             
1 1 8 Dedi Mahyudi, Pendekatan Antropologi dan Sosiologi dalam Studi Islam, Jurnal 

Ihyaul Arabiyah, Vol. 2/2016, hlm. 210 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

191 
 

c. Ketika suatu kelompok larut dalam suasana emosional dan 

spiritual seperti kaum syiah memperingati tragedi karballa 

pada tanggal 10 assyura, atau ketika warga NU 

menyelenggarakan istighasah. 

d. Ketika mengalami masa liminalitas yaitu masa yang tiidak 

menentu, kacau, ambigu, menghadapi cobaan/tantangan 

seperti saat salah satu anggota keluarga/orang yang dicintai 

meninggal dunia, dan seorang ibu melahirkan.1 1 9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1 1 9 Imam suprayogo dan Tobroni, Metodologi Penelitian, hlm.63 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

192 
 

 

 

 

  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

193 
 

  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

194 
 

 

 

BAB XIII 

Kesetaraan Gender dan Perempuan Nusantara 

 

 

A. Perempuan dan Kesetaraan 

Peran perempuan merupakan masalah yang masih menjadi 

perbincangan. Pemahaman yang masih mendiskriditkan 

perempuan  muncul dengan berbagai alasan yang mendasari, di 

antaranya; budaya patriarkhi yang mendominasi kehidupan 

masyarakat Indonesia, kapitalisme global yang sering tidak 

disadari menjadikan perempuan sebagai subyek eksploitasi, 

faktor dogma dan penafsiran teks keagamaan yang bias gender, 

faktor politik belum sepenuhnya berfihak pada perempuan, dan 

faktor dogmatis yang menjadikan perempuan sebagai kaum 

minoritas dan kurang berpotensi seperti halnya laki-laki.1 2 0 

Interpretasi yang didasarkan pada kebudayaan patriarkhi tentulah 

berimbas pada pemahaman yang ditimbulkan akan pemahaman 

teks keagamaan. Inferioritas perempuan dalam kehidupan 

                                                             
1 2 0 Martiani, D. (2017). Persepsi Kalangan Pesantren Terhadap Relasi Perempuan 

dan Laki-laki (Studi Di Jawa Timur Dan Jawa Tengah). Aspirasi: Jurnal Masalah-

Masalah Sosial, 8(1), 29–41. https://doi.org/https://doi.org/10.46807/aspirasi.v8i1.1253 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

195 
 

merupakan wujud dari pemahaman dari turats dan teks 

keagamaan.  

Faktanya, dalam al-Qur’an dijelaskan bahwa kedudukan 

serta derajat antara perempuan dan laki-laki dihadapan Allah 

adalah tidak berbeda. Tidak ada diskriminasi antara salah satu 

dari keduanya. Jika masih ditemui pemahaman yang 

mendiskriditkan perempuan sudah selayaknya ditinjau kembali. 

Pesan al-Qur’an yang menyerukan keadilan, ketentraman, serta 

keamanan dalam hidup merupakan tujuan dari Maqasid asy-

Syariah. Maka upaya untuk peninjauan kembali sangat 

diperlukan jika terdapat penafsiran ayat yang tidak dipenuhinya 

hak asasi manusia dan nilai-nilai keadilan.1 2 1  

Perempuan dalam ranah domestik maupun publik memiliki 

hak dan kebebasan untuk menentukan dirinya untuk maju dan 

berkembang bersama kaum laki-laki. Ketentuan tersebut 

terbingkai dalam solusi yang ditawarkan agama, yakni al-Qur’an 

dan al-hadits. Beberapa hal yang perlu ditekankan adalah bahwa 

dalam kitab suci al-Qur’an terdapat beberapa prinsip 

diantaranya; perempuan dan laki-laki mempunyai peran yang 

sama sebagai pemimpin di bumi yang berkewajiban untuk 

                                                             
1 2 1 Hasan, M. (2017). Tafsir Maqasidi: Penafsiran al-Qur’an Berbasis Maqasid al-

Syari’ah. Maghza, 2(2), 16–26. https://doi.org/https://doi.org/10.24090/ 

maghza.v2i2.1566 

 

https://doi.org/https:/doi.org/10.24090/


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

196 
 

menjaga dan memakmurkan. Amanah primordial tersebut sama-

sama dibebankan untuk keduanya.  

Yang menjadi problem krusial adalah bagaimana cara 

memposisikan peran perempuan dalam masyarakat Islam 

kekinian. Dalam makalah ini penulis akan mencoba 

mendeskripsikan peran perempuan dalam masyarakat Islam di 

era post-modern. Wacana dan Gerakan gender memberikan 

pengaruh besar bagi masyarakat Islam. Tuntutan peran tidak saja 

terkait kebebasan diranah domestik tetapi juga terkait dengan 

ranah publik. Persoalan posisi dan peran perempuan menjadi 

pembahasan penting seiring dnegan adanya opini ketidakadilan 

dan ketertindasan terhadap perempuan. Opini tersebut lebih 

banyak ditujukan pada peranan tradisional perempuan dalam 

Islam. Pada saat ini cara pandang gender perspektif feminisme 

modern sangt berpengaruh pada masyarakat Islam. Akibatnya 

muncul tuntutan-tuntutan pentingnya kesamaaan antara posisi 

dan peranan perempuan dan laki-laki dalm semua aspek 

kehidupan. 

Ini yang dialami oleh banyak perempuan di Indonesia. 

Meski kesetaraan itu sudah di atur dalam Al-Qur’an dan undang-

undang mengenai hak dan kewajiaban, namun faktanya masih 

banyak perempuan Indonesia yang terdiskriditkan. Meski begitu 

banyak tokoh perempuan yang berjasa menggaungkan 

persamaan tersebut.   



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

197 
 

B.   Hakikat Gender 

Kata gender berasal dari bahasa Inggris yang berarti jenis 

kelamin.1 2 2  Gender dapat didefinisikan sebagai suatu konsep 

yang digunakan untuk mengidentifikasi perbedaan laki-laki dan 

perempuan dilihat dari segi pengaruh sosial budaya. Gender 

dalam pengertian ini adalah suatu bentuk rekayasa masyarakat, 

bukannya sesuatu yang bersifat kodrati. Dalam konteks tersebut, 

gender harus dibedakan dari jenis kelamin (seks). Jenis kelamin 

merupakan pensifatan atau pembagian dua jenis kelamin 

manusia yang ditentukan secara biologis. Sedangkan konsep 

gender adalah suatu sifat yang melekat pada kaum laki-laki 

maupun perempuan yang dikonstruksi secara sosial maupun 

kultural, misalnya perempuan dikenal lembut dan cantik. Dapat 

dikatakan bahwa pada hakikatnya gender lebih menekankan 

aspek sosial, budaya, psikologis, dan aspek non biologis lainnya. 

Hal ini berarti bahwa gender lebih menekankan aspek 

maskulinitas atau feminitas seseorang dalam budaya tertentu.  

Perbedaan gender pada dasarnya merupakan konstruksi 

yang dibentuk, disosialisasikan, diperkuat secara sosial dan 

budaya. Akan tetapi perbedaan gender dianggap kodrati hingga 

melahirkan ketidakseimbangan perlakuanantara laki-laki dan 

perempuan. Caplan (1987) dalam The Cultural Construction of 

Sexuality, menguraikan bahwa perbedaan prilaku antara laki-laki 

                                                             
1 2 2  Kamus Inggris Indonesia (cet.1, Jakarta: Gramedia,1983), hlm.265 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

198 
 

dan perempuan tidaklah sekedar biologi. Gender berubah dari 

waktu ke waktu, dari tempat ke tempat bahkan dari kelas ke 

kelas, sedangkan jenis kelamin biologis (sex) akan tetap tidak 

berubah.1 2 3 

Dalam perkembangannya, perbedaan gender akan 

melahirkan manifestasi ketidakadilan antara lain:terjadi 

marginalisasi (pemiskinan ekonomi) terhadap kaum perempuan, 

pelabelan negatif, kekerasan, menanggung beban kerja domestik 

lebih banyak dan lebih lama, pada umumnya yang menjadi 

korban adalah perempuan dengan adanya tradisi dan keyakinan 

masyarakat bahwa perempuanlah yang bertugas dan memelihara 

kerapian rumah, serta tanggung jawab atas terlaksananya 

keseluruhan pekerjaan domestik.1 2 4 

Dalam al-Qur’an perspektif gender tidak sekedar mengatur 

hubungan laki-laki dan perempuan dalam masyarakat, tetapi juga 

mengatur keserasian pola relasi antara mikro-kosmos (manusia), 

makrokosmos (alam), dan Tuhan. Konsep berpasang-pasangan 

(azwâj) dalam al-Qur’an tidak saja menyangkut manusia 

melainkan juga binatang dan tumbuh-tumbuhan. Bahkan 

kalangan sufi menganggap makhluk-makhluk juga berpasang-

pasangan. Langit diumpamakan dengan suami yang menyimpan 

                                                             
1 2 3 Ivan Illich, Matinya Gender,(cet.III, Yogyakarta:Pustaka Belajar,2011),hlm.76 
1 2 4 Mansur Fakih, Analisis Gender dan Transformasi Sosial, (Yogyakarta:Pustaka 

Pelajar, 1996), hlm.72 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

199 
 

air dan bumi diumpamakan isteri yang menerima limpahan air 

yang nantinya melahirkan janin atau berbagai tumbuh-tumbuhan. 

Satu-satunya yang tidak mempunyai pasangan ialah Sang Khaliq 

Yang Maha Esa QS. al-Ikhlas: 14.  

 

C.   Prinsip-prinsip Kesetaraan Gender  

Nasaruddin Umar mengemukakan bahwa ada beberapa 

variabel yang dapat digunakan sebagai standar dalam 

menganalisa prinsip-prinsip kesetaraan gender dalam al-Qur’an. 

Variabel-variabel tersebut antara lain sebagai berikut:  

a. Laki-laki dan perempuan Sama-sama sebagai Hamba  

Salah satu tujuan penciptaan manusia adalah untuk 

menyembah kepada Tuhan, Dalam kapasitas manusia sebagai 

hamba, tidak ada perbedaan antara laki-laki dan perempuan. 

Barang siapa yang banyak amal ibadahnya, maka itulah 

mendapat pahala yang besar baikitu laki-laki maupun 

perempuan. Keduanya mempunyai potensi dan peluang yang 

sama untuk menjadi hambayang bertaqwa.  

b. Laki-laki dan perempuan sebagai Khalifah di Bumi  

Maksud dan tujuan penciptaan manusia di muka bumi ini 

selain untuk menjadi hamba yang tunduk dan patuh kepada Allah 

Swt., juga untuk menjadi khalifah di bumi. Sebagaimana 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

200 
 

disebutkan di dalam QS. al-An’am: 165 yang artinya “Dan Dia 

lah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan Dia 

meninggikan sebahagian kamu atas sebahagian (yang lain) 

beberapa derajat, untuk mengujimu tentang apa yang diberikan-

Nya kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat siksaan-Nya 

dan sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang.”  

Kata khalifah dalam ayat tersebut tidak menunjuk kepada 

salah satu jenis kelamin atau kelompok tertentu. Laki-laki dan 

perempuan mempunyai fungsi yang sama sebagai khalifah, yang 

akan mempertanggungjawabkan tugas-tugas kekhalifahannya di 

bumi, sebagaimana halnya mereka harus bertanggung jawab 

sebagai hamba Tuhan. 

c. Laki-laki dan perempuan Menerima Perjanjian Primordial  

Laki-laki dan perempuan sama-sama mengemban amanah 

dan menerima perjanjian primordial dengan Tuhan. Seperti 

diketahui, menjelang seorang anak manusia keluar dari rahim 

ibunya, ia terlebih dahulu harus menerima perjanjian dengan 

Tuhannya, sebagaimana disebutkan dalam QS. al-A’raf: 172 

artinya sebagai berikut: “dan (ingatlah), ketika Tuhanmu 

mengeluarkan keturunan anak-anak Adam dari sulbi mereka 

ddan Allah mengambil kesaksian terhadapjiwa mereka seraya 

berfirman : “Bukankan Aku ini Tuhanmu?” mereka menjawab: 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

201 
 

“Betul,(Engkau Tuhan kami),  kami menjadi saksi”. (Kami 

lakukan yang demikian itu) agar dihari kiamat kamu tidak 

mengatakan : “ Sesungguhnya kami (bani Adam)adalah orang-

orang yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan)”. 

Jadi tidak ada seorang anak manusia yang lahir dibumi ini 

tanpa berikrar akan keberadaan Allah. Dalam Islam 

Tanggungjawab individual berlangsung sejak dalam 

kandungan.oleh karena itu dalamIslam tidak dikenal adanya 

diskriminasi antara laki-laki dan perempuan. 

 

D. Tokoh-Tokoh Perempuan Islam di Indonesia 

1. Nyi Ageng Serang (Srikandi berkuda tanah jawa) 

Nyi Ageng Serang memiliki nama asli Raden Ajeng 

Kustiyah Wulaningsih Retno Adi. Beliau lahir pada tahun 1762 

di Serang, Purwodadi, Jawa Tengah. Ayahnya bernama Pangeran 

Ronggo Notoprojo atau biasa disebut Panembahan Ageng 

Serang. Ayahnya adalah seorang bupati yang menguasai wilayah 

terpencil dari kerajaan Mataram tepatnya di Serang Jawa Tengah.  

Jika diurut ke belakang, Nyi Ageng Serang masih 

merupakan keturunan Sunan Kalijaga, salah satu tokoh penyebar 

agama Islam di pulau Jawa.sebagai salah satu keturunan Sunan 

Kalijaga, Nyi Ageng Serang tumbuh besar dalam nuansa religius 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

202 
 

yang kental. Sejak kecil, ia belajar agama kepada para alim ulama 

dan kepada ayahnya sendiri. Nyi Ageng Serang merupakan 

perempuan yang luar biasa. Di kala perempuan lain di zamannya 

hanya berkutat di dapur, maka Nyi Ageng Serang belajar 

kemiliteran dan strategi perang bersama para prajurit pria. 

Kemahirannya berkuda membuat ia disegani dan dihormati 

sebagai prajurit tangguh di zamannya. 

Setelah perang melawan Belanda Nyi Ageng Serang pulang 

ke kampung halamannya dan menikah dengan seorang Pangeran 

bernama Kusuma Wijaya dan mempunyai seorang putra dan 

putri. Nyi Ageng Serang diangkat oleh pangeran Diponegoro 

sebagai pinisepuh. Pengalamannya berperang puluhan tahun 

menjadikan ia seorang ahli strategi. Waktu itu usia Nyi Ageng 

Serang sudah 73 tahun, tapi semangatnya tetap menyala-nyala. 

Dialah yang memimpin pasukan “Siluman”. Sebuah pasukan 

gerakan cepat yang menggetarkan Belanda.  

Setelah tiga tahun mengikuti perang Diponegoro, Nyi 

Ageng Serang dilanda sakit-sakitan. Kondisi fisik yang sudah 

tidak muda serta kerasnya kehidupan perang Gerilya membuat ia 

jatuh sakit. Akhirnya Nyi Ageng mengundurkan diri dari medan 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

203 
 

pertempuran. Setelah mengalami sakit beberapa bulan, akhirnya 

Nyi Ageng wafat tahun 1828 pada usia 76 tahun.1 2 5 

2. HR. Rasuna Said (politikus perempuan pertama yang terkena 

Spreek Delict) 

Rasuna Said lahir di Maninjau, 14 September 1910. 

Ayahnya bernama Haji Muhammad Said. Keluarga Haji 

Muhammad Said cukup terpandang di kalangan masyarakat 

sekitarnya. Seorang saudagar kaya yang berpendidikan dan taat 

beragama. Muhammad Said adalah seorang mantan aktifis 

pergerakan kemerdekaan. Setelah menikah, ia berkosentrasi pada 

ekonomi keluarga. Ia menyekolahkan anak-anaknya di sekolah 

umum milik Belanda, hnaya Rasuna yang memilih sekolah di 

sekolah agama. 

Rasuna menempuh pendidikan dasar selama lima tahun 

disekolah di desannya. Keudian ia belajar di pesantren Ar-

Rasyidiyah yang dipimpin Syekh Abdul Rasyid. Ia belajar ilmu 

agama seperti Tauhid, fikih, tafsir, hadits, dan bahasa Arab. 

Setelah itu, ia melanjutkan bersekolah di perguruan Diniyah putri 

Padang Panjang. Disinilah ia bertemu dengan Rahmah El-

Yunussiyah. Kelak dikemudian hari, Rasuna dan Rahmah 

menjadi perempuan Minangkabau yang paling menonjol. Jiwa 

                                                             
1 2 5 Widi Astuti. Perempuan Pejuang Jejak Perjuangan Perempuan Islam Nusantara 

dari Masa ke Masa. 2013. (Bandung: Konstanta Publishing House). Hlm. 23-32. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

204 
 

mudannya terbakar, ia meninggalkan dunia mengajar dan 

memutuskan menggabungkan dirinya dalam dunia pergerakan, ia 

terjun dalam dunia politik. Pada waaktu itu terjadi perselisihan 

antara kaum muda dan kaum tua. Kaum tua yang konservatif 

cenderung lamban dan bersikap kooperatif dengan pemerintah 

Belanda. Sedangkan kaum muda yang progresif menginginkan 

cara-cara revolusioner dalam perjuangannya, menginginkan 

kemerdekaan secepatnya dengan perjuangan bangsa sendiri. 

 Rasuna mulai menapaki dunia politik ketika berusia 16 

tahun, Rasuna menjabat sebagai Sekretaris Sarekat Rakyat pada 

tahun 1926. Organisasi ini kemudian berubah nama menjadi 

Partai Sarekat Islam Indonesia (PSII) di tahun 1930. Perubahan 

nama ini berujuan untuk membersihkan unsur-unsur komunis 

dari internal Sarekat Rakyat yang berhasil disusupkan oleh Tan 

Malaka. Pada tahun 1930, kaum cendekia Minang mendirikan 

PERMI (Persatuan Muslimin Indonesia). dua tahun kemudian, 

yaitu 1932, PERMI berbah menjadi partai politik. Rasuna yang 

sangat mencintai dunia politik bergabung dengan PERMI bagian 

seksi propaganda partai. Setelah ada pelarangan keanggotaan 

rangkap dalam dua partai politik, Rasuna memutuskan 

meninggalkan PSII dan bergabung secara total di PERMI. 

Rasuna mendirikan sekolah “Menjesal” yang mwngajarkan 

keterampilan baca tulis. Ia juga mendirikan “kursus putri” dan 

“normal khusus” di Bukittinggi. Ia juga memimpin majalah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

205 
 

“menara putri” yang terkenal tajam mengkritik pemerintah 

Belanda. 

Setelah Indonesia merdeka, Rasuna tetap bergelut dalam 

dunia politik. Ia kembali menjadi juru propaganda di BPPI 

(Badan Penerangan Pemuda Indonesia). ia bertugas 

membangkitkan kesadaran masyarakat Indonesia untuk membela 

tanah air Indonesia yang telah merdeka. Ia juga menjadi anggota 

dewan perwakilan Sumatera Barat. Tahun 1947, ia diangkat 

menjadi anggota KNIP (Komite Nasinal Indonesia Pusat). 

Kemudian pada tahun 1959 ia diangkat menjadi anggota Dewan 

Pertimbangan Agung. Ia juga aktif di anggota PERWARI. 

Rasuna menghembuskan nafas terakhirnya pada tanggal 10 

November 1965 dalam usia 55 tahun.1 2 6 

3. R.A Kartini (Penulis Buku) 

Kartini adalah salah satu pahlawan perempuan paling 

terkemuka di Indonesia. Kartini dilahirkan pada tanggal 23 April 

1879 di Jepara, Jawa Tengah. Ia adalah seorang priyayi, 

keturunan bangsawan. Ayahnya bernama Raden Mas Adipati 

Ario Sosroningrat , seseorang Bupati Jepara yang masih 

memiliki garis keturunan langsung dari Sri Sultan 

Hamengkubuwono VI. Sedangkan Ibunya bernama M.A. 

                                                             
1 2 6 Widi Astuti. Perempuan Pejuang Jejak Perjuangan Perempuan Islam Nusantara 

dari Masa ke Masa. 2013. (Bandung: Konstanta Publishing House). hlm. 123-128. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

206 
 

Ngasirah, Putri dari Nyai Haji Siti Aminah dan Kyai Haji 

madirono, seorang guru agama di Telukawur, Jepara. 

Kebanyakan perempuan di masa itu, tidak bisa baca tulis. 

Beruntung Kartini dilahirkan sebagai seorang bangsawan, ia 

dapat mengenyam pendidikan di ELS (Europese Lagere School) 

dari tahun 1885-1892. Meski sudah menamatkan ELS, bukan 

berarti kartini berheti belajar dan membaca. Ia belajar otodidak 

dari majalah, buku, atau pun diskusi dengan teman-teman 

Belandanya.  

Kartini melangsungkan pernikahan dengan K.R.M. Adipati 

Ario Singgih Djojo Adhiningrat pada tanggal 12 November 

1903.kemudian ia diboyong ke Rembang. Tak lama kemudian , 

kartini pun mengandung putra pertamanya. Putra tersebut lahir 

pada tanggl 13 September 1904 dan diberi nama R.M. Soesalit. 

Kartini mengalami pendarahan hebat dalam proses 

persalinannya. Empat Hari kemudian, tepatnya tanggal 17 

September 1904, ia mengembuskan nafsnya yang terakhir. 

Kartini dimakamkn di Desa Bulu, Kabupaten Rembang.   

Kegemaran Kartini membaca menyebabkan ia mahir 

menulis. Kartini memiliki hobi baru yaitu bertukar pikiran 

melalui surat dengan para sahabat Belandanya. Yang membuka 

wawasan kartini tentang dunia Eropa yang memberikan 

persamaan hak antara laki-laki dan perempuan dalam berbagai 

sektor kehidupan. Kartini tertarik dengan peradaban Eropa. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

207 
 

Pemikiran para sahabat pena orang Belanda inilah yang banyak 

mempengaruhi dan menginspirasi pola pikir kartini. Surat-surat 

kartini berisi berbagai topik dari masalah pendidikan, agama, 

social, hingga budaya.  

Kartini menginginkan kemajuan para perempuan pribumi 

melalui pendidikan. Ia iri dengan kebebasan perempuan-

perempuan eropa dalam menuntut ilmu. Ia ingin perempuan Jawa 

meninggalkan tradisi pingit agar bisa menuntut ilmu setinggi-

tingginya. Kedua saudari perempuannya , yatu kardinah dan 

roekmini berusaha meneruskan cita-cita kartini. Di bantu oleh 

J.H. Abendanono dan Van Deventer, mereka berhasil mendirikan 

sekolah kartini pada tahun 1915. Sekolah kartini berdiri 11 tahun 

setelah kematiannya.1 2 7 

4. Sholichah a. Wahid Hasyim (Penggerak Muslimat Nadliyyin) 

Nama aslinya adalah Munawwaroh, setelah menikah 

dengan Wahid Hasyim (menteri Agama RIS) namanya berubah 

menjadi Sholichah. Ia lahir di Jombang pada tanggal 11 Oktober 

1922. Ia adalah putri dari pasangan Bisri Syansuri dan Chadijah. 

Bisri Syansuri adalah seorang kyai yang pernah menempuh 

pendidikan di mekah pada 1912-1914, sedangakan chadijah 

adalah putri dari kyai Chasbullah pemilik pesantren Tambak 

                                                             
1 2 7 Widi Astuti. Perempuan Pejuang Jejak Perjuangan Perempuan Islam Nusantara 

dari Masa ke Masa. 2013. (Bandung: Konstanta Publishing House). hlm.93-97. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

208 
 

beras, pernikahan Bisri-Chadijah Terjadi di Mekah. Sholichah A. 

Wahid Hasyim adalah anak ke-5 dari sepuluh saudara. Masa 

kecil dan remaja ia habiskan dalam lingkungan pesantren . secara 

formal ia dididik di Madrasah Ibtidaiyyah pesantren Denanyar 

milik ayahnya. Sholichah memiliki aktifitas ganda, yaitu belajar 

sekaligus mengajar. Pada umur 14 tahun, Sholichah dijodohkan 

oleh orang tuanya dengan seoanrng pemuda bernama 

Abdurrohim. akan tetapi pernikahan mereka sangat singkat. 

Abdurrohim meniggal dunia ketika pernikahan mereka belum 

sampai umur satu tahun. Sholichah pun menjadi janda di masa 

remajanya.  

Dua tahun kemudian, Sholichah menikah dengan A. Wahid 

Hasyim, putra dari Hasyim Asy’ari pendiri Nahdatul Ulama. 

Mereka melangsungkan pernikahan ditahun 1938. Setelah 

menikah, Sholichah diboyong ke pesantren Tebuireng. Tahun 

1944, Sholichah pindah ke Jakarta. Ia mengikuti suaminya, 

Wahid Hasyim, yang diangkat sebagai anggota legislative. 

Dalam masa perang kemerdekaan, Sholichah aktif 

membantu para pejuang di daerah Jombang. Bersama ibu-ibu 

lainnya, ia mendirikan dapur umum di pabrik cukir, dekat 

Tebuireng. Sholichah menyumbangkan harta pribadinya untuk 

kebutuhan dapur umum tersebut. Ia adalah salah satu tokoh yang 

membesarkan Muslimat NU di Jakarta. Dari keaktifannya inilah 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

209 
 

akhirnya Sholichah terpilih menjadi anggota DPRD Jakarta 

mewakili NU di tahun 1955.  

Dalam kegiatan keagamaan, Sholichah mendirikan yayasan 

kesehjahteraan Muslimat NU (1963), lembaga kemaslahatan 

keluarga NU (1978), pengajian Al-Islah (1963), lembaga 

penyantun lanjut usia (1976), yang kemudian diubah menjadi 

pusat santunan dalam keluarga (pusaka), dan majlis Taklim 

Masjid Jami Matraman. Ketika terjadi gerakan 30 September 

1965, Sholichah menunjukan perlawanan yang sengit. 

Perjuangan Sholichah tetap dilanjutkan oleh para Muslimat NU. 

Sebagai salah satu ormas terbesar di Indonesia,NU memberikan 

perhatian terhadap kaum perempuan melalui wadah tersebut dan 

Sholichah telah memberi contoh yang baik melalui 

oraganisasi.1 2 8 

5. Safiatuddin (Sultanan Aceh Pecinta Ilmu Pengetahuan) 

Safiatuddin lahir pada tahun 1612. Ia adalah putri dari sultan 

Iskandar muda yang merupakan salah satu pahlawan perjuangan 

kemerdekaan Indonesia. Dibawah kepemimpinan sultan 

Iskandar muda, aceh mencapai puncak kejayaannya sebagai 

kerajaan besar di wilayah nusantara. Safiatuddin sudah terlihat 

sangat mencintai ilmu pengetahuan. Ketika berumur 7 tahun, ia 

                                                             
1 2 8 Widi Astuti. Perempuan Pejuang Jejak Perjuangan Perempuan Islam Nusantara 

dari Masa ke Masa. 2013. (Bandung: Konstanta Publishing House). hlm. 129-133. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

210 
 

giat berguru kepada para ulama besar seperti Hamzah Fansuri, 

Syekh Nuruddin Ar-Raniry, Syekh Kamaluddin dan lainnya. 

Ketika dia dewasa, ia menikah dengan Iskandar Tsani. 

Pernikahan mereka merupakan hasil perjodohan kedua orang tua. 

Iskandar Tsani adalah putra dari sultan Pahang, Malaysia, 

Ahmad syah. Ia dibawah ke aceh oleh sultan Iskandar muda 

ketika aceh menguasai Pahang pada tahun1617.  

Beberapa tahun kemudian, sultan Iskandar muda wafat. 

Iskandar Tsani pun naik tahta dan bergelar Sultan Iskandar Tsani 

Alauddin Mughayat Syah. Akan tetapi, masa pemerinthan 

Iskandar Tsani hanya berlangsung sebentar karena ia meningga 

di usia muda. Akhirnya safiatuddin naik tahta. Pengangkatan 

Safiatuddin menjadi sultanah sempat menimbulkan pro kontra. 

Banyak ulama yang tidak menyetujui pengangkatan safiatuddin. 

Penolakan ini didasari keyakinan perempuan dilarang mnjadi 

pemimpin. Akhirnya Syaik Nurudin Ar-Raniry menengahi 

perselisihan tersebut dan menyetujui pengngkatan safiatuddin 

menjadi sultanah menggantikan suaminya. 

Safiatuddin menerapkan kebijakan dagang yang cukup ketat 

terhadap belanda. Belanda tidak  diberi hak-hak istimewa dalam 

perdagangan. Safiatuddin juga melakukan pembangunan 

terhadap pertahanan militer. Ia membentuk pasukan khusus 

perempuan. Ia juga terjun langung dalam perang malaka 

tahun1639. Safiatuddin sangat memperhatikan kondisi keluarga 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

211 
 

pejuang. Ia sangat peduli terhadap nasib mereka. Ia meneruskan 

tradisi pemberian tanah kepada pahlawan-pahlawan perang 

sebagai hadiah dari kerajaan. Safiatuddin membaktikan seluruh 

hidupnya demi kemajuan Islam dan kemajuan kesultanan aceh. 

Tiga puluh lima tahun lamanya ia memerintah dengan cerdas dan 

bijaksana. Safiatuddin menghembuskan nafasnya yang terakhir 

pada tanggal 23 Oktober 1675.  

Rakyat Aceh selalu mengenangnya sebagai ratu yang 

cerdas, bahkan namanya diabadikan menjadi sebuah taman yaitu 

“Taman Safiatuddin” sebuah taman indah, seindah pemilik 

aslinya.1 2 9 

 

E.  Peran Perempuan dalam Masyarakat Islam 

Indonesia 

a. Perempuan Sebagai Makhluk Tuhan 

Dalam perspektif Islam kajian tentang perempuan dapat 

dilihat dari tiga aspek. Pertama, kedudukannya sebagai manusia 

ciptaan Tuhan. Kedua, kedudukannya dalam keluarga. Ketiga, 

kedudukannya sebagai anggota masyarakat. Sebagaimana halnya 

pria, perempuan diciptakan oleh Tuhan berasal dari saripati tanah 

dan selanjutnya melalui proses tertentu. Sebagai makhluk Tuhan, 

                                                             
1 2 9 Widi Astuti. Perempuan Pejuang Jejak Perjuangan Perempuan Islam Nusantara 

dari Masa ke Masa. 2013. (Bandung: Konstanta Publishing House). Hlm. 17-21. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

212 
 

ia berfungsi sebagai khalifatullah dan menjadi hamba Allah yang 

mempunyai kewajiban untuk mengelola dan memakmurkan 

dunia. Sebagai hamba Allah, ia mempunyai kewajiban yang 

sama seperti pria, beribadah kepada Allah, beriman dan 

melakukan karya kemanusiaan. Dia akan memperoleh ganjaran 

yang sama seperti kaum pria jika melakukan kebajikan dan 

memperoleh siksa yang sama dengan pria jika melakukan 

perbuatan jelek atau jika menjadi munafik dan kafir. Perempuan 

juga mempunyai kewajiban yang sama dengan pria dalam 

melakukan dakwah.1 3 0 

b. Perempuan Sebagai Anggota Masyarakat 

Bidang Sosial-Ekonomi 

Al-Qur’an memberikan keleluasaan bagi perempuan untuk 

melakukan aktivitas ekonomi. Dalam sejarah awal Islam, 

sebenarnya banyak di antara sahabat perempuan yang bekerja 

misalnya menjadi guru seperti Shuhrah, al-Khansā’, Rabīah al-

‘Adāwiyah dan lainnya. Dalam Islam diyakini bahwa agama 

bukan ciptaan manusia, melainkan wahyu Allah yang bersifat 

absolut dan universal. Sebagai agama, Islam mempunyai tata 

nilai dari kumpulan nilai-nilai normatif – idealistik yang berupa 

                                                             
1 3 0 Masturin, Peranan Perempuan (Al-Tahrir, vol.15, No.2, 2015), hlm.355-356 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

213 
 

doktrin-doktrin yang mesti diyakini, dipegang teguh d an 

menjadi bagian dalam diri pemeluknya.  

Agama adalah absolut, berlaku untuk setiap ruang dan 

waktu, sementara budaya bersifat relatif, terbatasi oleh ruang dan 

waktu. Al-Qur’an melihat meski agama dan kebudayaan berbeda 

dan harus dibedakan secara jelas, tetapi tidak dapat dipisahkan. 

Dengan demikian, Islam (al-Qur’an) menjadi dialogis dengan 

ruang dan waktu, dan agama yang universal itu akan selalu 

menemukan relevansinya dengan tuntutan khusus dan nyata dari 

para pemeluknya, menurut ruang dan waktu, disertai dinamika 

dan vitalitasnya. Karena kebudayaan dalam Islam adalah 

manivestasi dan perwujudan dari segala aktivitas manusia 

muslim yang melibatkan al-aql (pikir), al-dhawq (rasa), iradah 

(kehendak), dan ‘amal, dalam rangka pelaksanaan amanah 

ilahiyah untuk menggapai ridha-Nya.1 3 1 

Bidang Politik 

Perempuan mempunyai kedudukan yang sama dengan pria 

dalam kegiatan sosial-politik. Al-Qur’an memerintahkan 

umatnya, perempuan dan pria, untuk bermusyawarah dalam 

pengelolaan kehidupan bersama. Pada masa Rasulullah ada 

perempuan yang melakukan bai’at kepada beliau untuk 

menunjukkan bahwa perempuan memiliki pilihan bebas dalam 

                                                             
1 3 1 Ibid, hlm 357 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

214 
 

menentukan hak-haknya di bidang politik. Di antara ulama’ dan 

penulis Islam terjadi perbedaan pendapat ketika dihadapkan pada 

persoalan kepemimpinan perempuan di bidang politik. Al-Sibā’ī, 

meskipun di satu sisi menyatakan bahwa Islam memberikan hak-

hak yang sama kepada perempuan dan pria di bidang politik, 

namun di sisi lain beliau menolak dengan tegas keterlibatan 

perempuan di bidang politik dengan alasan historis dan 

kemudaratan.  

Secara historis al-Sibā’i membantah beberapa peristiwa 

yang dianggap sebagai dasar adanya keterlibatan perempuan di 

bidang politik seperti peristiwa keterlibatan perempuan dalam 

peperangan di zaman Rasulullah. Begitu juga peristiwa 

keterlibatan Aisyah dalam memimpin Perang Jamal melawan Ali 

dianggap bukan sebagai fakta keterlibatan perempuan di bidang 

politik. Sebab menurutnya, Aisyah belakangan menyesali 

perbuatannya tersebut. Sedangkan alasan kemudaratan berkaitan 

dengan tugas mulia lain yang menunggu perempuan, yaitu 

kesejahteraan rumah tangga, kemungkinan terjadinya pergaulan 

bebas jika perempuan terlibat di bidang politik, terlantarnya 

anak-anak, termasuk juga karena perempuan dianggap terlalu 

emosional, keibuan dan kendala-kendala biologis (haid, hamil). 

Semuanya itu menunjukkan mudaratnya lebih besar daripada 

manfaatnya.  



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

215 
 

Muhammad al-Ghazali1 3 2 lebih fleksibel dalam menanggapi 

persoalan ini. Secara umum, ia setuju keterlibatan perempuan di 

bidang politik karena Islam memberikan haknya kepada mereka, 

meskipun secara pribadi ia tidak setuju perempuan terjun di 

bidang politik.  

Dalam hal ini beliau sependapat dengan Ibn Hazm, 

termasuk juga dalam menyanggah pendapat dari kalangan 

ummat Islam yang menyatakan perempuan tidak boleh 

memimpin laki-laki di bidang apapun (politik). Akan tetapi bagi 

al-Ghazali yang paling penting adalah kemampuan seseorang di 

kalangan umat untuk menjadi pemimpin di bidang publik/politik, 

bukan berdasarkan pada perbedaan jenis kelamin. Karena itu 

menurutnya, perempuan berhak atas jabatan politik tersebut 

sejauh kualitasnya memungkinkan. 

 

F.  Feminisme dan Fitrah Perempuan 

Feminisme adalah paham atau keyakinan bahwa perempuan 

benar-benar bagian dari alam manusia, bukan dari yang lain yang 

menuntut kesetaraan dengan laki-laki dalam setiap aspek 

kehidupan, tanpa melihat kodrat dan fitrahnya. Hal ini 

diharapkan agar mampu berperan dan berpatisipasi dalam semua 

                                                             
1 3 2  Muhammad Al-Ghozali, studi Kritis atas Hadis Nabi, terj. Muhammad al-BAqir 

(Bandung:Mizan, 1991), hlm.64 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

216 
 

kegiatan seperti politik, ekonomi, sosial, budaya, pendidikan 

serta kesamaan dalam menikmati pembangunan. Feminisme 

menurut Manggi Humin adalah sebuah ideologi pembebesan 

perempuan karena yang melekat dalam semua pendekatannya 

adalah keyakinan bahwa perempuan mengalammi ketidakadilan 

karena jenis kelamin.  

Adapun menurut Mansour Fakih, feminisme adalah gerakan 

dan kesadaran yang berangkat dari asumsi bahwa kaum 

perempuan pada dasarnya ditindas dan di eksploitasi, serta usaha 

untuk mengakhiri penindasan dan eksploitasi tersebut. Gerakan 

Feminisme lahir dari sebuah ide yang diantaranya berupaya 

melakukan pembongkaran terhadap ideologi penindasan atas 

nama gender, pencarian akar ketertindasan perempuan, sampai 

upaya penciptaan pembebasan perempuan secara sejati. 

Feminisme adalah basis teori dari gerakan pembebasan 

perempuan.1 3 3 

Gerakan Feminisme dimulai sejak abad ke-18, namun 

diakhiri pada abad ke-20. Diakhir abad ke-20, gerakan feminis 

banyak dipandang sebagai sempalan gerakan Critical Legal 

Studies, yang pada intinya banyak memberikan kritik terhadap 

logika hukum yang selama ini digunakan, sifat manipulatif dan 

ketergantungan hukum terhadap politik, ekonomi, peranan 

                                                             
1 3 3 Nuryati,Feminisme Dalam Kepemimpinan, (Istinbath,No.16, 2015), hl. 162-163 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

217 
 

hukum dalam membentuk pola hubungan sosial, dan 

pembentukan hieraki oleh ketentuan hukum secara tidak 

mendasar. Walaupun pendapat feminisme bersifat pluralistik, 

namun satu hal yang menyatukan mereka adalah keyakinan 

mereka bahwa masyarkat dan tatanan hukum bersifat patriaki. 

Aturan hukum yang netral dan objektif sering kali hanya 

meruakan kedok terhadap pertimbangan politis dan sosial yang 

dikemudikan oleh ideologi pembuat keputusan, dan idiologi 

tersebut tidak untuk kepentingan perempuan. Sifat patriaki dalam 

masyarakat dan ketentuan hukum merupakan penyebab 

ketidakadilan, dominasi dan subordinasi terhadap perempuan, 

sehingga sebagai konsekuensinya adalah tuntutan terhadap 

kesederajatan gender.  

Kesederajatan gender tidak akan dapat tercapai dalam 

struktur institusional ideologis yang hanya menjunjung 

keunggulan laki-laki. Feminis menitikberatkan perhatian pada 

analisis peranan hukum terhadap bertahannya hegemoni patriaki. 

Segala analisis dan teori yang kemudian dikemukakan oleh 

feminis diharapkan dapat secara nyata diberlakukan, karena 

segala upaya feminis bukan hanya untuk menghiasi lembaran 

sejarah perkembangan manusia, namun lebih kepada upaya 

manusia untuk bertahan hidup. Timbulnya gerakan feminis 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

218 
 

merupakan gambaran bahwa ketentuan yang abstrak tidak dapat 

menyelesaikan ketidaksetaraan.1 3 4 

Di Indonesia, sebenarnya kesetaraan gender sudah sangat 

baik, lihat saja Megawati, beliau seorang perempuan yang 

menjadi Presiden, sebuah sukses dalam peraihan karir yang 

paling tinggi di negeri ini. Ada Rini Suwandi seorang 

professional handal yang menjabat sebagai menteri Perdagangan. 

Sangat mengherankan bahwa kaum feminis Indonesia tidak 

merasa terwakili oleh prestasi yang diraih mereka ini. Di sisi lain 

ada banyak sekali perempuan karir di Indonesia yang merangkap 

menjadi ibu tetapi sukses dalam pekerjaannya. Profil-profil 

tersebut sudah menggambarkan bahwa perempuan mempunyai 

andil hebat dalam politik dan perekonomian Negara Indonesia.  

Di Indonesia sendiri, gerakan feminisme atau yang lebih 

dikenal dengan emansipasi perempuan, muncul setelah R.A 

Kartini mengumandangkannya. Kita ketahui juga bahwa R.A 

Kartini dijuluki sebagai emansipator perempuan di Indonesia. 

Tetapi, pada Kongres perempuan pertama di Yogyakarta pada 

tahun 1928 menandakan bahwa partisipasi dan adanya kesadaran 

politik dari perempuan Indonesia mulai tumbuh. Lalu muncullah 

sejumlah organisasi perempuan seperti Perwari dan Kowani. 

Partisipasi nyata dari perempuan di Indonesia sendiri terjadi saat 

                                                             
1 3 4 Ibid, hlm.163 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

219 
 

pemilu tahun 1955, di mana perempuan Indonesia memiliki hak 

untuk memilih dan dipilih. Sejak tahun 1975 , atas prakarsa PBB, 

telah menempatkan perempuan dalam agenda politik tingkat 

dunia.  

Usaha ini sekaligus memperbesar peran perempuan dan 

perlunya perempuan berpartisipasi lebih banyak dalam setiap 

keputusan. Walaupun berbagai undang-undang hukum telah 

melegitimasi mengenai partisipasi politik bagi perempuan, tetapi 

sampai saat ini perempuan dan dunia politik masih dianggap 

terlalu janggal dan tidak cocok. Kebanyakan orang menganggap 

dunia politik terlalu keras dan kejam untuk dimasuki oleh kaum 

perempuan. Hal ini dibuktikan dengan jumlah perempuan yang 

berada di lembaga politik formal masih sangat kecil 

dibandingkan laki-laki. Dunia politik selalu seperti diasosiasikan 

dengan kehidupan laki-laki, karena kehidupan sosial tidak bisa 

dipisahkan dari akar sumbernya mengingat bahwa masyarakat 

Indonesia sendiri masih banyak yang menganut budaya ideology 

patriarki.  

Budaya patriarki memposisikan perempuan pada peran 

‘domestik’ seperti mengasuh dan mendidik, sementara peran 

laki-laki sebagai pencari nafkah, kepala rumah tangga dan 

pembuat keputusan. Tetapi, seiring perkembangan jaman, nilai 

dan norma sosial juga terus berubah. Para perempuan di dunia 

juga mengalami perubahan, terutama di Indonesia. Mereka 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

220 
 

mengalami peningkatan dari segi pendidikan, sosial dan bidang 

tenaga kerja walaupun belum tampak terlalu jelas. Jika diteliti 

lagi, sebenarnya peran perempuan di Indonesia dalam bidang 

politik, baik itu legislatif, yudikatif dan eksekutif, masih jauh 

tertinggal dari lelaki. Kebanyakan, kehadiran perempuan di 

parlemen lebih terkait dengan profesi suami mereka yang juga 

duduk di anggota legislatif atau kursi parlemen.1 3 5  

Maka, Posisi perumpuan yang digaugkan para feminis di 

Indonesia sudah mengalami banyak perempuan. Posisi 

perempuan Indonesia sudah banyak yang sesuai dengan 

porsinya. Sudha banyak LSM yang membela hak perempuan. 

Kesadaran akan kesetaraan dan fitrah perempuan atas laki-laki 

terus mengalami kemajuan. Ini bukti budaya toleransi yang 

tinggi di Indonesia. Kewajiban dan Hak yang sama dalam hukum 

public maupun domestik telah diatur oleh undang-undang.  

 

 

 

 

 

                                                             
1 3 5 Ibid, hlm.169-170 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

221 
 

 

 

Daftar Pustaka 

 

 

Abdullah, M. Amin, (2000) Antologi Studi Islam, Teori dan 

Metodologi, Yogjakarta: Aditya Medika.  

Abdullah, Taufiq, (1999), Sejarah Umat Islam Indonesia, 

Jakarta: Majelis Ulama Indonesia 

Ahimsa, Heddy Putra Shri, (2012),  Fenomenologi Agama: 

Pendekatan Fenomenologi untuk memahami Agama, 

Jurnal Walisongo, Vol 20, No. 2.  

Ansharuddin M. (2017). Upaya-Upaya Pembaharuan dan Dasar 

Modernisasi di Dunia Islam. STAI  

Azra, Ayzumardi, (1994), Jaringan Ulama Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantra, Bandung: Mizan.  

Alpiyani, S. (2018). Pengkajian Tafsir Di Pondok Pesantren 

(Pondok Pesantren Turus dan Pondok Pesantren 

Manahijussadat). repository. uinbanten.ac.id. http:/ 

/repository .uinbanten.ac.id/ 2929/ 

Asaad, M. (2019). Kritik Hadis Berdasarkan Metodologi Hadis. 

Farabi: Journal of Ushuluddin & Islamic …, 16(1), 19–33. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30603/jf.v16i1.1032 

http://repository/
http://repository/


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

222 
 

Badi’ati, A. Q. (2020a). Deradikalisasi Islam Melalui Peran 

Pesantren. In LP2M IAIN Salatiga (Vol. 1, Issue 1). lp2m 

iain salatiga. 

Badi’ati, A. Q. (2020b). Santri, Jihad, dan Radikalisme 

Beragama: Implikasi Atas Penafsiran Ayat Jihad. 

Kodifikasia: Jurnal Penelitian Islam, 1(3), 21–41. 

https://doi.org/10.2114/kodifikasia.v14il.1802 

Bafadhol, I. (2017). Pendidikan Akhlak Dalam Perspektif Islam. 

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), 45–61. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30868/ei.v6i12.178 

Al Baghdadi, Husaini Adian & Abdurrahman, (2007), 

Hermeneutika dan Tafsir Al Qur’an, Jakarta: Gema Insani. 

Boland,(2015), Pergumulan Islam Di Indonesia 1945-1970. 

Jakarta: PT. Grafiti Pers. 

Dalimunte, Latifa Annum. Juni (2016). Kajian Proses Islamisasi 

di Indonesia, Jurnal IAIN Palangka Raya. volume 12. 

Nomor 1. 

Darmadji, A. (2011). Pondok Pesantren Dan Deradikalisasi 

Islam Di Indonesia. Millah, 11(1), 235–252. 

https://doi.org/10.20885/millah.vol11.iss1.art12 

https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.30868/ei.v6i12.178
https://doi.org/10.20885/millah.vol11.iss1.art12


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

223 
 

Departemen pendidikan Nasional, (2008), Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, Jakarta, Gramedia. 

Farida, S. N. (2016). Hadis-Hadis Tentang Pendidikan (Suatu 

Telaah tentang Pentingnya Pendidikan Anak). Diroyah: 

Jurnal Studi Ilmu Hadis, 1(1), 35–42. 

http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Diroyah/article/view

/2053 

Fauzan, F. (2020). Menjaga Keragaman Ekonomi Rakyat Di 

Tengah Pandemi Covid-10 (Suatu kajian Islam untuk 

Bangsa Indonesia). Pendidikan Multikultural, 4(1), 112–

123. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.33474/multikultural.v4

i1.6719 

Ghozali, M. (2015). Analisis sanad dan matan hadis salat di atas 

kendaraan [repository.uinjkt .ac.id]. http:// 

repository.uinjkt.ac.id/ dspace/handle/123456789/28075 

Guntur, Muhammad Romli dan Tim Ciputat School. (2016). 

Islam Kita Islam Nusantara. Tangerang Selatan: Ciputat 

School. 

Hadiwijoyo, Harun, (2001), Sari Sejarah Filsafat Barat, 

Yogjakarta: Kanisius. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

224 
 

Hairul, M. A. (2019). Tafsir Al-Qur’an di Youtube. Jurnal Al-

Fanar, 2(2), 32–51. https://doi.org/https:// 

doi.org/10.33511/alfanar.v2n2.197-213 

Hasibuan, R. N. (2018). Analisis terhadap pelaksanaan ibadah 

sunnah santriwati di Pondok Pesantren Mustahafawiyah 

Purba Baru Kecamatan Lembah Sorik Marapi Kabupaten 

Mandailing… [etd.iain-padangsidimpuan.ac.id]. 

http://etd.iain -padangsidimpuan.ac.id/id/eprint/256 

Hendra AR, Eka, (2013), Perkembangan Pemikiran Modern 

dalam Islam. Pontianak: STAIN Pontianak Press 

Hermawan, Wawan, (2012), Menelusuri Jejak dan Warisan 

Walisongo, Bandung, Vol. 35 No. 1. 

Hidayatullah, Syarif. (2014). Islam “isme-isme” Aliran dan 

Paham Islam di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  

Jakfar, S. (2020). Genealogi Keilmuan Fikih dan Konsep Sanad 

dalam Pendidikan Islam di Pesantren Salaf (Studi pada 

Pondok Pesantren Salaf al-Mubarok Manggisan 

Wonosobo). IAIN Salatiga. 

Kartodirdjo, Sartono. (2014). Pengantar Sejarah Indonesia 

Baru: 1500-1900. Yogyakarta: Gramedia. 

https://doi.org/https:/


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

225 
 

Karyadi, F. (2016). Mengkaji (Budaya) Sanad Ulama Tanah 

Jawa. THAQAFIYYAT: Jurnal Bahasa, Peradaban Dan 

Informasi Islam, 14(1), 58–69. http://ejournal.uin-

suka.ac.id/adab/thaqafiyyat/article/view/612 

Kharisma, Setyo Hari. (2017).  Skripsi Pengaruh Islam dan 

Budaya Kejawen terhadap perilaku Masyarakat Dusun 

Ngudi, Desa Kalangan, Blora, Jateng. UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta 

Kosasih, Engkos. (2019). Literasi Media Sosial dalam 

Pemasyarakatan Sikap Moderasi Beragama. Jurnal Bimas 

Islam. Volume 12. 265. 

https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.118  

Kuntowijoyo, (1999), Paradigma Islam, Bandung: Mizan. 

 

Madjid, Nurcholish, (1995), Islam Agama Peradaban: 

Membangun Makna dan Relevansi Doktrin Islam dalam 

Sejarah, Jakarta: Paramadina. 

Malik, A., Sudrjat, A., Hanum, F., Mataram, I., Yogyakarta, U. 

N., & Yogyakarta, U. N. (2016). Kultur Pendidikan 

Pesantren dan Radikalisme. 4(2), 103–114. 

Maman, (2006), Metodologi Penelitian Agama. Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

226 
 

Mastori, (2018), Studi Islam dengan Pendekatan Fenomenologis, 

Jurnal Inspirasi, Vol. 1, No.3. 

Muhtadi, Asep Saeful, (2005), Pribumisasi Islam Ikhriar 

Menggagas Fiqihi Kontekstual, Bandung: Pustaka Media. 

Monsen, L. (2020, April). Spiritual life in the U.S. during a 

pandemic. Share.America.Gov, 43. https:// 

share.america.gov/ spiritual-life-in-the-u-s-during-a-

pandemic/ 

Mubasirun, (2018), Kekuasaan Politik dalam Tafsir Indonesia. 

Salatiga: LP2M IAIN Salatiga.  

Muhammad, Nur, (2015), Pendekatan Filosifis dalam  Studi 

Islam, Jurnal Didaktika Islamika, vol. 5, No. 1. 

Mukti dkk. (1998), Agama dalam Pergumulan Masyarakat 

Kontempore, Yogyakarta: PT. Tiara Wacana. 

Munir, Muammar, (2017). Nurcholis Majid dan Harun Nasution 

serta Pengaruh Pemikiran Filsafatnya. Aceh.  Sekretaris 

LPPM IAI Almslim Aceh Vol. 2, Nomor 2   

Nadrah, Siti, (1994), Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholis 

Madjid, Jakarta: Raja Grafindo Persada 

Nursyam,  (2005), Islam Pesisir, Yogyakarta, LKIS Pelangi 

Aksara. 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

227 
 

Paeni, Mukhlis, (2009), Sejarah Kebudayaan Indonesia (Sistem 

Sosial), Jakarta: PT. Raja  Grafindo Persada. 

Purwanto, A. (2020). Studi Eksploratif Dampak Pandemi 

COVID-19 Terhadap Proses Pembelajaran Online di 

Sekolah Dasar. Edupsicouns (Journal of Education, 

Psycology and Counseling), 2, 1–12. https://ummaspul.e-

journal.id/Edupsycouns/article/view/397/223 

Ratna, Nyoman Kutha, (2010), Metodologi Penelitian: Kajian 

Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora Pada Umumnya, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Rauniar, R., Rawski, G., Yang, J., & Johnson, B. (2014). 

Technology acceptance model (TAM) and social media 

usage: An empirical study on Facebook. Journal of 

Enterprise Information Management, 27(1), 6–30. 

Razak, Nasruddin, (1993),  Dienul Islam, Bandung: Al-ma’arif. 

Rowlands, I., Nicholas, D., Williams, P., Huntington, P., 

Fieldhouse, M., Gunter, B., Withey, R., Jamali, H. R., 

Dobrowolski, T., & Tenopir, C. (2008). The Google 

generation: The information behaviour of the researcher of 

the future. Aslib Proceedings, 60(4), 290–310. 

https://doi.org/10.1108/00012530810887953 



Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

228 
 

Rusydiyah, Evi Fatimatur  dkk, (2013) dalam “ ISLAMICA: 

Jurnal Studi KeIslaman “, Vol. 10, No.1, Nilai-nilaai 

toleraansi dalam Islam pada buku tematik kurikulum. 

Salim, Fahmi, (2010), Kritik Terhadap Studi Al Qur’an Kaum 

Liberal, Jakarta: Pespektif. 

Sanusi, U. (2013). Transfer Ilmu Di Pesantren : Kajian Mengenai 

Sanad Ilmu. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 11(1), 61–

70. 

Siradj, Said Aqil, (2015), Berkah Islam Indonesia: jalan dakwah 

rahmatan lil’alamin, Jakarta: quanta. 

Sofwan dkk, Drs. Ridin, (2004), Islamisasi di Jawa, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Suhendra, A. (2019). Transmisi Keilmuan Pada Era Milenial 

Melalui Tradisi Sanadan Di Pondok Pesantren Al-

Hasaniyah. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, 

Dan Tradisi), 5(2), 201–212. 

https://doi.org/10.18784/smart.v5i2.859 

Suprayogo, Imam. Dan Tobroni. (2001). Metodologi Penelitian 

Social-Agama. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya. 

https://doi.org/10.18784/smart.v5i2.859


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

229 
 

Sutrisno, Budiono Hadi, (2009), Sejarah Walisongo Misi 

PengIslaman di Tanah Jawa, Yogyakarta: GRAHA 

Pustaka. 

Sunanto, Musyrifah. (2012). Sejarah Peradaban Islam 

Indonesia. Jakarta: PT Rajagrafindo Persada. 

Syahrastani asy-, Al-Nilal wa al-Nihal: aliran-aliran Teologi 

dalam Sejarah Umat Manusia, alih bahasa oleh Aswadie 

Syukur, dengan judul asli Al-Nilal wa al-Nihal, Surabaya: 

Bina Ilmu. 

Thoha, Anis Malik, (2008), Tren Pluralisme Agama, Salatiga: 

Kelompok Gema Insani.  

Tjandrasasmita, Uka. (2012). Naskah Klasik dan Penerapannya 

Bagi Kajian Sejarah Islam Di Indonesia. Jakarta: 

Kementrian RI. 

Triana, N. (2018). PESANTREN: KIYAI, TAREKAT DAN 

KITAB KUNING. Al Mau’Izhah, 8(1), 1–22. 

http://ojs.stit-syekhburhanuddin.ac.id/ index.php/ 

mauizah/ article/view/3 

Urrohman, Aulia, (2015), Peran walisongo dalam penyebaran 

Islam di Indonesia, Uin Syarif Hidayatullah. 

Widiatiaga, Bima. (2014). Resume, Abangan, santri, dan priyayi 

dalam Masyarakat Jawa. Universitas Sebelas Maret 

Surakarta 

http://ojs.stit-syekhburhanuddin.ac.id/


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

230 
 

Wahid, Abdurrahman, (2001), Pergulatan Negara,Agama dan 

Kebudayaan, Depok. 

Wahid, Aburroahman, (1989), Pribumisasi Islam dalam Islam 

Indonesia Menatap Masa Depan, Jakarta: P3M. 

Widaghdo, Djoko, (2005), Ilmu Budaya Dasar, Ilmu Alamiah 

Dasar Dan Ilmu Sosial Dasar, Semarang: Anugerah Ilmu. 

Yasin, (2016), Pendekatan Hermeneutika Dalam Islam, Kudus : 

STAIN KUDUS. 

Yunanto, Sri, (2018), Islam Moderat Dan Islam Radikal: 

Dinamika Politik Islam Kontemporer, Yogyakarta: 

Medpress. 

Zamzamy, Ahmad. (2019). Menyoal Radikalisme di Media 

Digital. Jurnal Dakwatuna. Volume 5. 25. 

https://doi.org/10.36835/dakwatuna.v5i1.318  

Zarifa, A. P. (2017). Masjid dan Makam Sendang Duwur: 

Perwujudan Akulturasi. Prosiding Seminar Heritage 

IPLBI. http://seminar.iplbi.or.id/wp-content/uploads/ 

2017/06/HERITAGE2017-A-381-384-Masjid-dan-

Makam-Sendang-Duwur-Perwujudan-Akulturasi.pdf 

Zuhdi, Muhammad Harfin, Karakteristik Pemikiran Hukum 

Islam. Fakultas Syariah IAIN Mataram. Ahkam. Vol. XIV, 

No. 2, Juli (2014). 

http://seminar.iplbi.or.id/wp-content/uploads/%202017/06/HERITAGE2017-A-381-384-Masjid-dan-Makam-Sendang-Duwur-Perwujudan-Akulturasi.pdf
http://seminar.iplbi.or.id/wp-content/uploads/%202017/06/HERITAGE2017-A-381-384-Masjid-dan-Makam-Sendang-Duwur-Perwujudan-Akulturasi.pdf
http://seminar.iplbi.or.id/wp-content/uploads/%202017/06/HERITAGE2017-A-381-384-Masjid-dan-Makam-Sendang-Duwur-Perwujudan-Akulturasi.pdf


Studi Islam Nusantara:dalam Khasanah Pendekatan Kemoderatan  

 

231 
 

 




